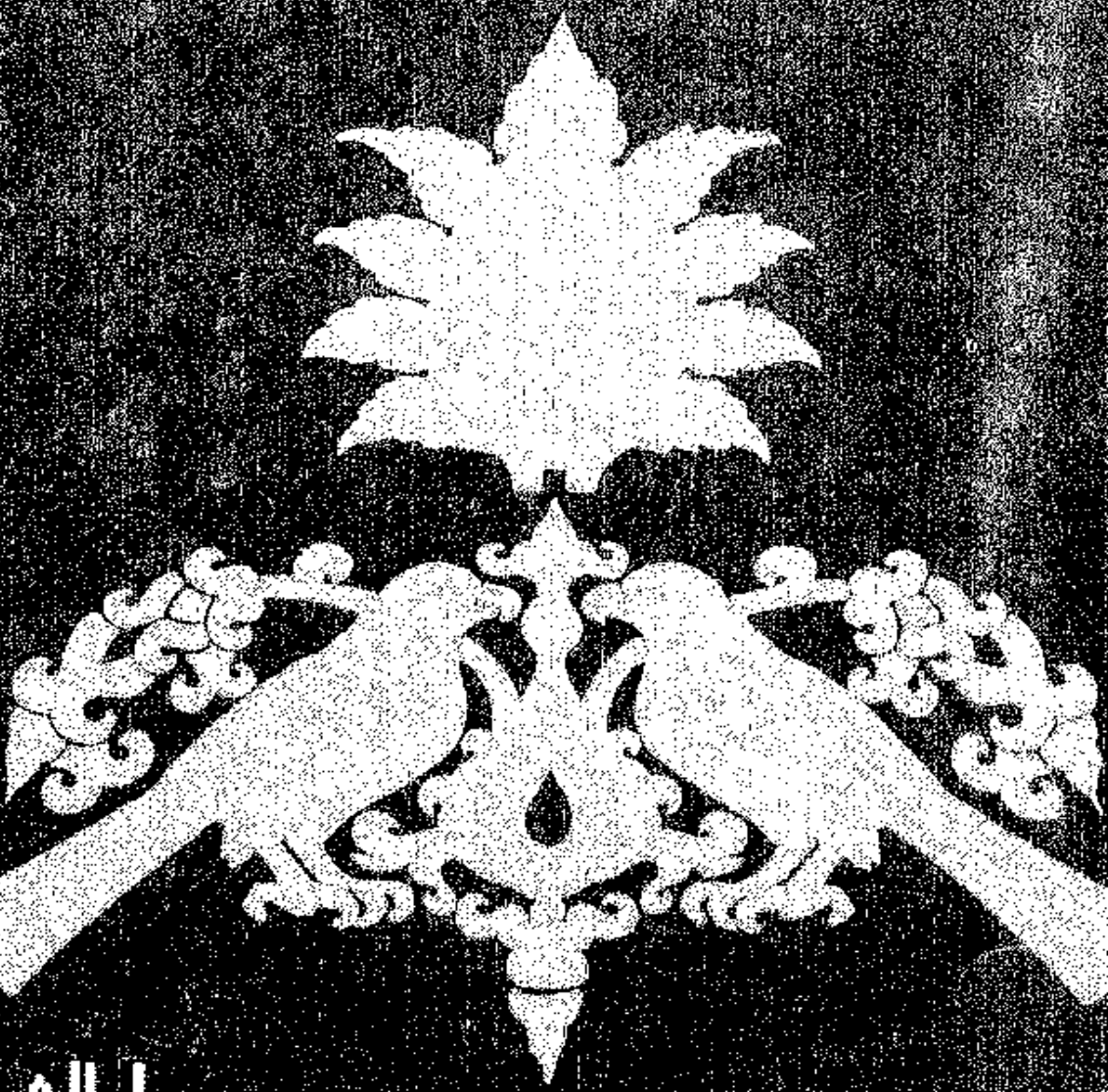
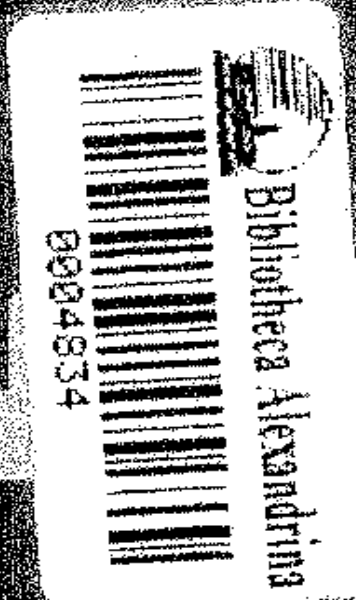
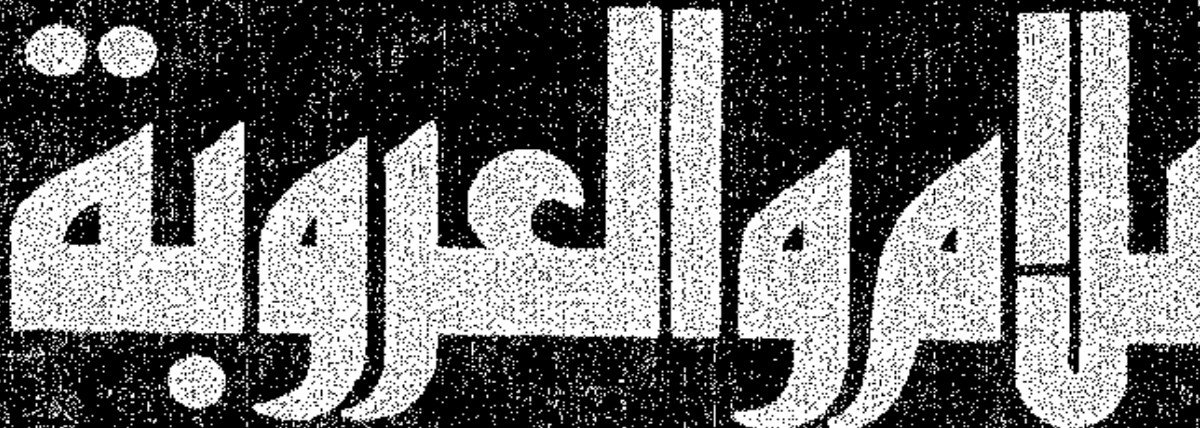


الكتاب المفقود



دار الشروق





بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الطبعة الأولى

1988-148

جیسٹ جوں حقوق انسانی کا نام

دارالشروق

الافتتاح: ٢٠١٤ ميلادي - العنوان: ٣٧٨ شارع سعيد بن عبد الله - المدينه  
العنوان: ٣٧٨ شارع سعيد بن عبد الله - المدينه - ٦٣٦  
العنوان: ٣٧٨ شارع سعيد بن عبد الله - المدينه - ٦٣٦  
العنوان: ٣٧٨ شارع سعيد بن عبد الله - المدينه - ٦٣٦

**الدكتور محمد عماره**

مطبوعات العلوم الإسلامية

**دار الشروق**



## تمهيد

عندما يكون الحديث عن الإسلام ، و موقفه من « العروبة » ، و « القومية العربية » ... و موقفه من « الوحدة العربية » .. فلابد من التنبه والتنبيه إلى أننا بإذاء أكثر من « إسلام » !؟ ..

● فهناك « الإسلام : الدين » ، كما تمثل و يتمثل في النص القرآني الوحي به من الله ، سبحانه و تعالى ، إلى الرسول محمد بن عبد الله - صلى الله عليه وسلم - وفي « السنة النبوية الشرعية » ، التي جاءت تفصيلاً لحمل القرآن و شرحاً لوجزه ، و فتاوى في قضايا الدين ... وهذا المصدران هما اللذان تجسدا ، ثمرة « للاجتهاد » ، في « علوم الوحي » ، أى « العلوم الشرعية » .. هذا هو « الإسلام : الدين » ..

● وهناك « الإسلام : الحضارة » ، كما تمثل و يتمثل في ثمرات « العقل » المسلم و « تجربة » المسلمين في مختلف مناحي الحياة الدنيا ، التي يستطيع العقل الإنساني أن يدرك حسنها أو قبحها ، نفعها أو ضررها ، دون عجز أو فصور يضططره إلى أن يستلهم فيها رأى الوحي وكلمة السماء ..

ولقد عرف العرب المسلمون « الإسلام : الحضارة » منذ تأسيس دولتهم الأولى ، دولة المدينة ، تلك التي كانت « بيعة العقبة » عقداً تأسيسياً لها ، والتي

تبليورت « مؤسساتها » تدريجيا ، منذ هجرة النبي - صلى الله عليه وسلم - إلى المدينة ..

فلم تكن الدولة هدفا من أهداف الوحي . ولا مهمة من مهام النبوة والرسالة ، ولا ركنا من أركان الدين ، وإنما اقتضتها ضرورة حماية الدعوة الجديدة ، والدفاع عن الدعاة المؤمنين ضد اضطهاد المشركين ، فكان تأسيسها وتدعيمها الجزا سياسيا وحضاريا وقوميا ، حفظ الدين . ودافع عنه . وساعد على انتشاره . على الرغم من أنه ليس جزءاً أصيلاً من مهام النبوة والرسالة ولا هو أصل من أصول الدين ..

وفي ظل هذه « الدولة » . وعلى مر التاريخ تبلورت الحضارة الإسلامية في المحيط العربي أولا ، ثم في محيط الشعوب التي أسلمت ولم تتعرب .. وكانت « العلوم العقلية » وثمرات « التجربة الإنسانية » ، من كل ما يستطيع العقل المسلم إدراك حسه أو قبحه ، نفعه أو ضرره ، البناء الذي تعسست فيه هذه الحضارة ، التي هي : « الإسلام : الحضارة » ... أو مسميه : « الحضارة الإسلامية » . وفي محيطنا العربي تؤثر أن نسميها : « الحضارة العربية الإسلامية » ..

● وهناك « الإسلام : التاريخ » ، الذي عاش المسلمون في ظله بعد جمود حضارتهم وتوقفها عن النمو والازدهار والإبداع والعطاء .. وعلى وجه التحديد منذ سيطرة الجندي الترك الماليك المخلوبين على مقاليد الأمور في الدولة العباسية تلك السيطرة التي ظهرت آثارها الأولية منذ عهد الخليفة العباسي الموكان ( ٢٣٢ - ٢٤٧ هـ - ٨٦١ - ٨٤٧ م ) ..

فند ذلك التاريخ تراجعت - تدريجياً - القسمات الجوهرية « للإسلام : الدين » ، وبرزت الزوائد والشوائب والبدع والخرافات ، وشهد المجتمع الإسلامي مرحلة اجترار الجوانب المختلفة من تراثه الديني ، وساد « النصوصيون » وعبدة المؤثرات ، واحد « الجامعون والمملمون والمصنفوون » يوجزونها في المتنون ويفصلونها في « الحواشى والشروح والتعليقات » . وشرح الشروح والتهبيشات على التعليقات ! ... وتراجعت كذلك القسمات الجوهرية « للإسلام : الحضارة » ، وفي مقدمتها قسمة « العقلانية » وقسمة « العروبة » . اللتين مثلتا وجهي عملية الحضارة العربية الإسلامية في عصر العطاء والأزدهار ..

ولقد كان وراء هذا التراجع « للإسلام الدين » و « الإسلام الحضارة » غربة السلطة العسكرية الحاكمة عن حضارة الأمة ، الأمر الذي انتكس بقسمة « العروبة » ... وأيضاً جهلها - بسبب من طبيعة اهتماماتها . وأساليب تربيتها كجند مماليك - جهلها بحقيقة جوهر الإسلام ..

فعندما تقصر المدارك عن أن تعنى الإسلام ببراهين العقل . فلن تستطيع هذه المدارك أن تدرك ديناً جعل العقل حاكماً ، في شريعته ، حتى على النصوص والمؤثرات ! ..

● وأخيراً .. فإن هناك - وبالأحرى هنا - « الإسلام : المعاصر » .. ذلك الذي تمثل ويتمثل في حركة البعث والتتجدد والنهضة والاحباء التي ظهرت في القرن الميلادي التاسع عشر ، وهي الحركة التي استفرغتها الهجمة الاستعمارية الأوروبية الحديثة . تلك التي بدأت بحملة بونابرت على مصر سنة ١٧٩٨ م ..

ولقد تجسد هذا «الإسلام : المعاصر» في تيار عريض ، هو تيار البعث الإسلامي ، وإن تكن قد تميزت في محيط هذا التيار العريض الدعوات والحركات والمذاهب إلى حد ما ، حينا ، وإلى حد كبير في بعض الأحيان .. فنـ (الوهابية) .. إلـ (السنوسية) .. إلـ (المهديـة) .. إلـ (الجامعة الإسلامية) التي بلور تيارها جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده .. الخ .. الخ .. وثمرات هذا البعث والتجدد ، إنـ في العقائد أو في الحضارة ، هي التي نسمـها : «الإسلام : المعاصر» ! ..

\* \* \*

وإذا كان الأمر كذلك ، فلابد لنا كـى نـىـ حقـيقـة موقفـ الإسلامـ من «العروبة» و«القومـيةـ العربية» ... وحقـيقـةـ موقفـهـ من «ـالـوـحدـةـ العـرـبـيـةـ» ... منـ أنـ بـحـثـ عنـ المـوـقـفـ منـ هـذـهـ القـضـيـةـ لـدىـ : «ـالـإـسـلـامـ :ـ الدـيـنـ» .... و«ـالـإـسـلـامـ :ـ الـحـضـارـةـ» .... و«ـالـإـسـلـامـ :ـ التـارـيـخـ» ... و«ـالـإـسـلـامـ :ـ الـمـعـاـرـضـ» ..... وذلك حتى لا نقعـ فيـ الغـمـوضـ والتـعمـيمـ !

## الإسلام : الدين .. والعروبة

صحيح أن « الإسلام الدين » يتميز « بعالمية لا تعرف الحدود ولا الفواصل التي ترسمها . على الأرض الأجناس والقوميات والحضارات .. وأنه لافضل لعربي على أعمى إلا بالتفوي .. ذلك أن أصول هذا « الإسلام الدين » تمثل أساسا في :

● توحيد الألوهية ، التي بلغت في تصوره الاعتقادي ، أرق صور « التنزير » و « التجريد » ...

● والإيمان بالبعث الآخرى ، حيث الحساب والجزاء ..

● والعمل الصالح ، المؤسس على التكليف ، المرتب على امتياز الإنسان بالعقل والرشد والتقييز والاختيار ...

وهذه الأصول الدينية إنما تأتي ، في « الإسلام الدين » وحيانا خالصا ، وهي قد نزلت على نبيه محمد - صلى الله عليه وسلم - على النحو الذي نزلت فيه على من سبقة من الأنبياء والرسل الذين بعثوا إلى غير العرب من الأمم والشعوب ..

والقرآن الكريم ، في هذه الأصول الدينية ، إنما جاء مصدقا لما بين يديه من التوراة والإنجيل ، ولما سبق رسالة محمد من رسالات .. ( ومن قبله كتاب

موسى إماماً ورحمة ، وهذا كتاب مصدق لساناً عربياً )<sup>(١)</sup> .. وهو - أى القرآن - قد نزل ( بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدِيهِ وَهُدِيَ وَبَشِّرَ لِلْمُؤْمِنِينَ )<sup>(٢)</sup> .

إذن ، فالإسلام ، كدين ، ومن حيث أصوله الاعتقادية ، ليس « خصوصية عربية » ، حتى يكون قسمة من قسمات العرب القومية .. وإنما هو ، من هذا الجانب ، وفي هذه الأصول - علاوة على كونه « وضعاً إلهياً » ، وليس إفرازاً بشرياً - ذو قسمة عالمية وإنسانية ، وذو طابع عام يتعدي الأمم والشعوب والقوميات والحضارات .. إنه ، في مجده ، كالقوانين العامة ، التي - لعلميتها - تتعدي بصلاحيتها وتوجهها كل ما على الأرض من حدود وفواصل وتقسيمات وسدود ..

إننا هنا بإزاء « الإسلام الدين » ، الذي لا يعني « بالقومية » .. أية قومية لكن هذا لا يعني أنه ينكر « القومية » أو ينافيها العداء ، كما توهם ذلك واهمون كثيرون ! .. ذلك أن عالمية الإسلام . كدين ، لا تعني إنكاره أو تنكره « للواقع » الذي يعيش فيه الناس ، « والقومية » بعض من هذا الواقع الذي تعيشه الجماعات البشرية ، يستوي فيه المسلمون وغير المسلمين ! ..

\* \* \*

بل لعلنا واجدون بين « الإسلام الدين » وبين « العروبة » ما هو أكثر من « تعايشه » معها ، كحقيقة ، وقبوله لها ، كواقع ... واجدون بينها روابط وعلاقات ، لا تنفي « التناقض » بينها ، فقط ، وإنما تجعل منها مزيجاً يبدو منه

(١) الأحقاف : ١٢.

(٢) البقرة : ٩٧.

الإسلام وبه - في بداياته الأولى . وفـ وافـعـ أمـنـاـ العـرـبـةـ - دـيـنـاـ عـرـبـاـ .. كـمـاـ بـدـوـ أـمـنـاـ . فـ هـذـاـ الضـوءـ : شـعـبـ الـإـسـلـامـ المـتـمـيـزـ بـيـنـ كـلـ الشـعـوبـ الـتـيـ شـرـفـ بـالـتـدـيـنـ بـهـذـاـ الدـيـنـ ! ..

● فالشريعة الإسلامية ، التي نزل بها وحي الله . قد نزلت على محمد بن عبد الله : العربي ... ومعجزة هذا الدين وأيته الكبرى ، وهي القرآن الكريم قد جاءت بلسان عربي مبين .. بل وعلى نحو من البلاغة والإعجاز جعل محاكياتها مستعصية على بلغاء العرب ، على مر التاريخ . كما جعل فهمها ووعيها وفقها مستعصيا بأية لغة أخرى غير العربية . فإذا كانت ترجمة معانى القرآن بجدية في فهم بعض هذه المعانى . فإن ترجمة نصه إلى آية لغة أخرى إنما يشوء هذا النص ويدهـبـ بـمـاـ لـأـنـفـاظـهـ مـنـ معـانـ وـدـلـالـاتـ وـإـيحـاءـاتـ ! ..

فـهـاـ نـخـنـ نـعـودـ . فـنـجـدـ «ـالـإـسـلـامـ الدـيـنـ»ـ . رـغـمـ عـالـمـيـتـهـ الـتـيـ تـعـدـيـ وـتـخـطـيـ حدـودـ الـقـومـيـاتـ وـالـخـضـارـاتـ وـالـأـجـنـاسـ . نـجـدهـ يـطـلـبـ مـنـ أـتـيـاعـهـ أـنـ هـمـ أـرـادـواـ فـقـهـ مـعـجـزـةـ وـوـعـيـ آـيـةـ الـكـبـرـىـ . أـنـ يـتـعـرـبـواـ؟ـ .. وـتـلـكـ . وـلـاـ شـكـ . «ـخـصـوصـيـةـ عـرـبـيـةـ»ـ لـلـإـسـلـامـ . لـاـ رـيبـ فـيـهاـ وـلـاـ إـبـاهـ . رـغـمـ «ـعـالـمـيـهـ هـذـاـ الدـيـنـ»ـ !

● والجماعة البشرية العربية . الذين ظهر فيهم الإسلام أولا .. والمذين حملوا عبء التبشير بهديه والدعوة إلى نهجه والدفاع عن عقائده ، والمذين أقاموا لذلك : دولة . وبلوروا لتلك المهمة : حضارة .. هؤلاء العرب قد غدوا ، حتى يازاء هذا « الدين العالمي» : «الطبيعة» ، التي أخذت على عاتقها . بتكليف واصطفاء من السماء . نشر هذا الدين وحفظه .. وإذا كان

الله هو الحافظ للذكر الذي أنزله ، فإن طلائع خلفاء الله في النهوض بهذه المهمة القدسية كانوا هم العرب المسلمين .

ومرة أخرى . نعود فنجد أنفسنا بزيارة « دين عالمي » . الخطاب به موجه إلى الكافة ، والدعوة فيه إلى الناس أجمعين ، عربا وغير عرب ، ولكن للعرب في دعوته العالمية مكان « الطليعة والقيادة » ، بحكم عروبة النبي . وعروبة القرآن ، ونهوض الواقع العربي - من حيث هو « سبب نزول الوحي » - بدور المذكورة التفسيرية » للنص القرآني . وبهذه الدعوة إليه في الخيط العربي ونهوض العرب بدور « الكتبية الأولى المتقدمة » في جيش دعوته .. وتلك . ولا شك ، « خصوصية عربية » خصهم بها الإسلام . واصطفاهم لها شارع هذا الدين ! ..

● بل إننا لواجبون في « عالمية الإسلام » . كدين . مايزيد من « خصوصية العرب واحتياصهم » في هذا المجال .. فإذا كانت البيانات السابقة على الإسلام قد تميزت - وفق التصور الإسلامي - بالمحلي والإقليمية في إطار أمة أو شعب أو قرية أو قبيلة .. على حين تميز الإسلام وامتاز بالعالمية فإن موقع العرب . « كطليعة » للدين الإسلامي . يتعدي نطاق وطنهم وموطنهم إلى حيث يصبحون « طليعة » لهذا الدين على نطاقه العالمي ..

وفي ذلك ، ولاشك ، « خصوصية العرب » . تميزهم وامتاز بهم على الأمم الأخرى ، حتى في إطار الدين ! .. لكنه تميز وامتياز « حامل المسؤولية » و « الأمين » على الامتياز ! .

\* \* \*

## الإسلام : الحضارة .. والعروبة

والحضارة . في لغتنا وتراثنا ، هي ذلك الطور الأرق الذي بلغه الإنسان العربي عندما تجاوز حياة البداوة ؛ فاستقر وتوطن ، وأصبح « حاضراً » في المكان . الأمر الذي صحبه امتلاكه « لقيم ونظم وعادات وأعراف وأفكار وعلوم » مثلت بناءه الحضاري ..

هذا هو مفهوم الحضارة ، ونقطة بدئها في تراثنا العربي ..

ففي مقابل « البداوة » والترحال كانت « القرية - والمدينة » حاضرة متحضررة .. وفي القرآن الكريم : ( واسألهم عن القرية التي كانت حاضرة البحر )<sup>(١)</sup> ..

و « الحضارة » و « البداوة » غطان مهتزان ، بل ومتقابلان في كل الميادين . تقريباً .. وعند شاعرنا أبي الطيب المتنبي ( ٣٥٤ - ٩١٥ - ٩٦٥ م ) نجد :

الناس للناس من بدو وحاضرة بعض البعض وإن لم يقصدوا فعلوا  
وعنده أيضاً . حتى في الذوق والحس الجمالى :

---

(١) الأعراف : ١٦٣ .

ما أوجه الحضر المستحسنات به كأوجه البدويات الرعایب  
حسن الخصارة مجلوب بتطریة وفي البداوة حسن غير مجلوب ١

وإذا كان الإسلام قد ظهر في أكثر البيشات العربية تحضرًا ، في مكة (أم القرى) ، فلقد ميز ، حتى في الإطار الديني ، بين «البدو» وبين «الحضر» ، بين الأعراب وبين المتحضرين ، حتى لقد كاد أن يقول قرآن الكريم : إن السمة الأساسية والغالبة هي ملاعنة «الإيمان» بالإسلام للحضر والحضراء والمتحضرين .. وأنه إذا كان (من الأعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر)<sup>(١)</sup> فإن (الأعراب أشد كفرا ونفاقا)<sup>(٢)</sup> (ومن الأعراب من يتخذ ما ينفق مغرا)<sup>(٣)</sup> (ومن حولكم من الأعراب منافقون)<sup>(٤)</sup> و(سيقول لك المختلفون من الأعراب شغلتنا أموالنا وأهلوна)<sup>(٥)</sup> و(قالت الأعراب : آمنا ، قل : لم تؤمنوا ، ولكن قولوا : أسلمنا ، ولما يدخل الإيمان في قلوبكم)<sup>(٦)</sup> .

وإذا كانت الهجرة من مكة إلى المدينة قد مثلت نجاة نواة الأمة المؤمنة بدينها من الضطهد والمحصار ، فلقد استمرت الدولة العربية الإسلامية ، بالمدينة وهي قاعدة «الإسلام : الخصارة» ، وباكورة الجيلات العرب المسلمين

---

(١) التوبة : ٩٩.

(٢) التوبة : ٩٧.

(٣) التوبة : ٩٨.

(٤) التوبة : ١٠١.

(٥) الفتح : ١١.

(٦) الحجرات : ١٤.

الحضارية ، استمرت في دعوة الأعراب والبدو إلى الهجرة للمدن والتوطن فيها وفيها حروها ، أي الهجرة إلى التحضر والحضارة ، وتجاوز النقيض ، الذي هو البداءة ، حتى لقد اعتبرت السنة النبوية الشريفة رجوع المهاجرة من المدينة - الحاضرة - الحضارة - إلى « البداءة » : « ردة » ! .. فاستخدمت مصطلح « الردة » في وصف العودة عن « الحضارة » إلى « البداءة » .. حتى لقد سأله الحجاج بن يوسف الثقفي ( ٤٠ - ٦٩٥ هـ - ٧١٤ م ) « سلمة بن الأكوع » . مستنكرًا : « يا ابن الأكوع . ارتدت على عقيلك ؟ تعرّيت ؟ ! .. » - أي ارتدت أعرابياً بدوياً ! - فقال له سلمة : « لا . ولكن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أذن لي في البدو .. » <sup>(١)</sup> .. وفي حديث عبد الله بن مسعود : « ... والمرتد أعرابياً ، بعد هجرته ، ملعون على لسان محمد - صلى الله عليه وسلم - » <sup>(٢)</sup> !

ولذلك ، فلم يكن غريباً أن تكون « الدولة » العربية الإسلامية . التي تأسست بتعاقد « بيعة العقبة » ، وبدأ بناؤها بالهجرة ، هي نقطة البدء في بناء الحضارة العربية الإسلامية .. ولا غريباً أن نجد « للعرب والعروبة » المكان المتميز في هذه الحضارة .. حضارة الإسلام . كما وجدنا ذلك لهم في هذا « الدين » دين الإسلام !

فماذا في « الإسلام : الحضارة » عن « العروبة والعرب » - مادة القومية العربية وموضوعها - ..؟؟

(١) رواه البخاري ومسلم والنسائي .

(٢) رواه النسائي وأحمد بن حنبل .

من القضايا التي انعقد عليها إجماع العلماء والباحثين أن جوهر «الإسلام» هو «التوحيد» ! .. ونحن نستطيع أن نقول : إن أبرز «عملة» سكّها الإسلام ، عند ظهوره في شبه الجزيرة العربية ، قد حمل وجهها الأول : «التوحيد الديني» في الألوهية ، ووجهها الثاني : «التوحيد القومي» في الحضارة والدولة والسياسة والهوية .. ولقد اتصل التأثير وتبادل بين الوجهين فساعد «التوحيد الديني» على اتساق هوية الجماعة البشرية العربية ، قومياً وسياسياً ، بعد أن كان تعدد الآلهة يجسّد تمزقها القومي والسياسي ، كما أسهم «التوحيد القومي السياسي» ، في الدولة الجديدة ، أسهم في حفظ الدين ونشره ، الأمر الذي مدد في عمر «التوحيد الديني» ومداه حتى رفعت أعلامه على عالم الإسلام الفسيح .

فالترامل ، منذ البداية - وليس الانقسام ، فضلاً عن التناقض - كان طابع العلاقة بين «التوحيد الديني» و «التوحيد القومي السياسي» في حركة الإسلام .

● فالقرآن الكريم يتحدث عن أثر «التوحيد الديني» في «تأليف قلوب» العرب ، بعد أن كان تمزقهم وتناحرهم قد جعلا منهم فريسة للقوى التي أحاطت بهم واقتطعت الأجزاء تلو الأجزاء من وطنهم ، حتى كادت تخونهم جميعاً .. الروم البيزنطيون من الغرب والشمال .. والفرس من الشرق والأحياش من الجنوب .. (واذكروا إذ أنتم قليل مستضعفون في الأرض تخافون أن يتخطفكم الناس ، فآواكم وأيدكم بنصره) <sup>(١)</sup> ... كما يتحدث عن

---

(١) الأنفال : ٢٦.

ذلك « التأليف » للعرب ، الذى صنعه « الدين » الجدید . فـ موطن آخر فيقول مخاطبا لهم : ( واذکروا نعمة الله عليکم إذ کنتم أعداء فألف بين قلوبکم فأصيختم بنعمته إخوانا ... ) <sup>(۱)</sup> .. وفي صراع الإسلام ودولته ضد أعدائهم يتحدث الله ، سبحانه ، عن دور « الدين » في « تأليف العرب قوميا وتألفهم » . مشيرا إلى استحالة هذا الإنجاز ، بدون « الدين » في ذلك المحيط القبلي البدوى المتأخر . فيقول لنبيه : ( ... إن حسک الله ، هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين . وألف بين قلوبهم ، لونتفت ما في الأرض جمیعا ما ألفت بين قلوبهم ولكن الله أله بينهم . إنه عزيز حکيم ) <sup>(۲)</sup> .

● ومع بداية البعثة النبوية ، حدث أول نصر للعرب على الفرس ، في « يوم ذى قار » . فلم يدع النبي - صلى الله عليه وسلم - فرصة تمر دون أن يشير العرب بدلاته ، فقال : « اليوم أول يوم انتصف فيه العرب من العجم ، وبنصروا ... » <sup>(۳)</sup> ! .

وعندما يحدث الرسول عمه أبا طالب عن « التوحيد الدينى » يؤکد على أثره في « التوحيد القومى العربي » . الذى سيجعل للعرب زمام قيادة الشرق فيتصفون ويتحققون من الدين أذلوهم - قوميا - كثيرا وطويلا : الفرس والروم . والأحباش .. يقول : « يا عم : ألا أدعوهم إلى كلمة يقولونها

(۱) آن عمران : ۱۰۳ .

(۲) الأناضال : ۶۲ . ۶۳ .

(۳) ابن عبد ربه « العقد الفريد » ج ۵ ص ۲۶۲ . تحقیق : د . أحمد أمین . أحمد الزین . ابراهیم الأیباری . طبعة القاهرة سنة ۱۹۷۳ م .

تدین لكم بها العرب ، وتودی إليکم العجم الجزية ! .. والله لتنفقن کنوز  
کسری وقیصر فی سیل الله ؟ » ...

وفي موطن آخر يؤكّد النبي هذه النبوة فيقول : « إن أمني ستظهر على  
« الحيرة » وقصور كسرى ، وأرض الشام والروم ، وقصور « صناع » .. وبشر  
ال المسلمين بذلك ؟ »<sup>(۱)</sup>

● والله ، سبحانه وتعالى – في عقيدة « التوحيد الديني » الإسلامية – يتزه  
عن المكان ، ويستعصم عن التحيز في جهة من الجهات .. وأينما يول المسلم  
وجهه في الدعاء أو الصلاة فثم وجه الله .. لكن النبي – صلى الله عليه وسلم –  
وصحابته كانت قلوبهم تهفو إلى أن تصبح الكعبة ، قدس أقدس العرب منذ  
القدم ، ومقصد حجيجهم على مر العصور ، وفي ظل مختلف العقائد .. كانت  
تهفو قلوبهم إلى أن تكون الكعبة هي قبلتهم في الصلاة ، فيها يتميزون عن  
 أصحاب الديانات التي مثلت بالنسبة إليهم في الماضي فكرا غازيا يهد الأراض  
لتفوز الروم والأجاش ؟ .. ولقد استجاب الله لرغبتهم ، فأذن لهم بالانصراف  
عن التوجه إلى بيت المقدس ، وأصبحت الكعبة لهم قبلة ( قد نرى تقلب  
وجهك في السماء ، فلنولينك قبلة ترضها ، قول وجهك شطر المسجد  
الحرام ، وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم شطره )<sup>(۲)</sup> ..

● ومنذ اللحظة الأولى لبناء الدولة العربية الإسلامية الأولى ، في المدينة –

(۱) ابن الأثير « الكامل في التاريخ » ج ۲ ص ۲۴ ، ۶۷ ، ۱۲۳ .

(۲) البقرة : ۱۴۴ .

وهي الانجاز الأول والأعظم «الإسلام : الحضارة» - ووضح طابعها القومي للعيان .. فلقد تألفت «رعيتها السياسية» من : العرب المؤمنين بالذين الجدد مهاجرين وأنصارا ، وأيضا من أهل يرب العرب الذين كانوا يتدينون باليهودية ، من قبائل : بني الحارث ، وبني ساعدة ، وبني جشم ، وبني النجار ، وبني الأوس .. أى أن «الرعاية السياسية» هذه الدولة قد تكونت من العرب ، رغم اختلاف الدين ، أى وفق معيار قومي عرقي ، فضلت المهاجرين والأنصار - من المؤمنين بالإسلام وضفت معها الأجزاء التي تهودت من قبائل المدينة ، وهي على يهوديتها .. ولقد عبر الدستور السياسي لهذه الدولة - وهو الذي يسميه المؤرخون : «الصحيفة» - و«الكتاب» - عبر عن هذه الحقيقة القومية عندما نص على أن ... «... المؤمنون والمسلمون ، من قريش وينسب ومنتبعهم ولحق بهم وجاهد معهم : أمة واحدة من دون الناس ... وأن اليهود أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ..»<sup>(١)</sup> . على حين لم يدخل في هذه «الرعاية السياسية» اليهود العبرانيون . من سكان الواحات الزراعية والذين «حالقوا» الدولة الجديدة حينا ، ثم تقضوا عهدهم معها ، فكانت الحرب التي أجلتهم عن هذه الواحات .

● وفي هذه الدولة الجديدة قدم «الإسلام : الحضارة» مفهوما للعروبة يتجاوز عصبية الجاهلية ويرفضها . ويتجاوز التعرات العرقية وينهى عنها ويضع محل كل ذلك مفهوما حضاريا ، يعتمد الفكر واللغة والعلاقة القومية بين أبناء هذه الجماعة البشرية معيارا من هو العربي .. فيخطب الرسول - صلى

---

(١) التويري «نهاية الأرب في قرون الأدب»، ج ١٦ ص ٣٤٨ - ٣٥١ . طبعة دار الكتب المصرية .

الله عليه وسلم - في الناس قائلًا : « أَيُّهَا النَّاسُ ... لَيْسَ الْعَرَبِيَّةُ بِأَحَدِكُمْ مِنْ أَبٍ وَلَا أُمٍّ ، وَإِنَّمَا هِيَ اللُّسُانُ - (اللغة) - فَنَّ تَكَلُّمُ الْعَرَبِيَّةَ فَهُوَ عَرَبٌ »<sup>(١)</sup> !

وعندما يسأله الصحابي واثلة بن الأسعف :

- يا رسول الله ، أمن العصبية أن يحب الرجل قومه ؟

- يحييه :

- لا ، ولكن من العصبية أن ينصر الرجل قومه على الظلم ؟ ..<sup>(٢)</sup> فهذه هي عصبية الجاهلية ، القائمة على الرباط العرق وحده ، والتي تجعل المرء ينصربني جلدته ، حتى ولو كانوا ظالمين ، وهي التي سماها الرسول - صلى الله عليه وسلم - : « دعوى الجاهلية » ، وقال لقومه : « دعواها ، فإنها متنعة ! ».<sup>(٣)</sup>

وفي هذه الدولة العربية الإسلامية ، تحدث الرسول ، أيضا ، عن مكان العرب ، فقال ، في الحديث الذي يرويه عنه علي بن أبي طالب : « لا يبغض العرب إلا منافق ! ».<sup>(٤)</sup>

ولقد تأكّدت الرابطة « الحضارية - القومية » بالاعتراف للمواطن ، الذين أصبحوا عرباً باللغة والهوية والولاء ، رغم ولادتهم من أصول عرقية غير

(١) « تهذيب تاريخ ابن عساكر » ج ٢ ص ١٩٨ . طبعة دمشق .

(٢) رواه ابن ماجة وابن حميد .

(٣) رواه البخاري والترمذى .

(٤) رواه أحمد بن حنبل .

عربية ، بالاعتراف لهم بأنهم عرب ، وعلى قدم المساواة ، في العروبة ، مع العرب الأقحاح ! ... ذلك أن « الإسلام الحضارة » قد جعل اللغة والعرب والولاء للجماعة الجديدة رباطا هو والرابط العرق والنسيج سواء . وفي ذلك جاءت الأحاديث النبوية التي عبرت عن هذا التنظيم « الاجتماعي - القومي » الجديد ، الذي توحدت به الجماعة البشرية العربية ، رغم اختلاف أصولها العرقية .. فطالعنا أحاديث الرسول - صلى الله عليه وسلم - التي تقول : « مولى القوم منهم ... <sup>(١)</sup> والولاء لحمة كل حمة النسب .. <sup>(٢)</sup> .. فاندمج المولى في القبائل العربية ، أو كونوا قبائل مستقلة ، وقرر لهم « الإسلام : الحضارة » كاملا المساواة القومية - فضلا عن الدينية - مع العرب الأقحاح ! .

● وعندما جاءت الفتوحات العربية ليتهد بحدود الدولة إلى حيث يتحرر العرب الذين أخضعهم سلطان الفرس والروم ، وقف العرب في العراق والشام . وكذلك المصريون - ذوي الأصول السامية - مع العرب المسلمين رغم خلافهم الديني مع الفاتحين ، واتفاقهم في الدين مع الفرس والروم ! .. فأسهم الجميع - جميع العرب - في بناء الدولة العربية ، التي ظل الإسلام والمسلمون فيها أقلية عدديّة لحو قرنين من الزمان ! .. فكانت إنجازا عريبا قوميا ، ولم تكن « دولة دينية » ، كما يتوهم ذلك الذين لا يعلمون ! .

● وعندما بدت في الأفق مظاهر الانكسار لهذه المفاهيم القومية العربية التي ألقاها في تربة الدولة العربية « الإسلام : الحضارة » ، بفعل « العصبية

---

(١) رواه البخاري .

(٢) رواه أبو داود والدارمي .

القبلية» ، التي أحياها الأمويون . وبفعل «الشعوبية» ، التي غذتها دهاءة الفرس . بترت في الساحة : التيارات الفكرية العربية التي أمسكت بخيط الفكر القومي الاعرق . تم ذهبت تسعى لبلورة فكر قومي عربي . لا عرق يؤلف بين أبناء الدولة الكبيرة في كل قومي واحد .. وكان التيار العقلاوي - والمعزلة في طليعته - رائد هذا المسعي وذلك الإنجاز .

والباحث (١٦٣ - ٢٥٥ هـ ٧٨٠ - ٨٦٩) - من المعزلة - يفرد لهذا الغرض - غرض التأليف القومي لعناصر الدولة وشعورها - بعض تأليفه . ويعلن في مقدمة أحدها عن ذلك فيقول : « وكتابنا هذا إنما تكلفناه لتلوف بين قلوبهم إن كانت مختلفة ، ولتزيد الألفة إن كانت متوافقة ، ولنخبر عن اتفاق أسبابهم لتجتمع كلمتهم . ولتسنم صدورهم ، وليرى من كان لا يعرف منهم موضع التفاوت في النسب . وكم مقدار الخلاف في الحسب . فلا يغير بعضهم مغير ولا يفسده عدو بأباطيل فهوة . وشبهات مزورة . فإن المنافق العليم . والعدو ذات الكيد العظيم . قد يصور لهم الباطل في صورة الحق . ويلبس الإضاعة في ثياب الحزم !؟ »<sup>(١)</sup>

فهو يتحدث عن مهمة التأليف القومي بين الجماعات المتحدرة من أصلاب متعددة ، والتي كانت تتسبب أصولها إلى حضارات مختلفة ، والتي غدت الآن رعية واحدة للدولة العربية . يتحدث عن هذه المهمة باعتبارها ضرورة يحيط بها الأعداء والمناهضون . من أصحاب « العصبية القبلية » ومن دعاة

(١) « رسائل الباحث » ج ١ ص ٢٩ . تحقيق : الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

«الشعوبية» ، ويترصّدون بها الدوائر ، طمعاً في الخبلولة دون التألف القومي العربي الجديد.

ثم يتحاصل الملاحظ عن الروابط التي نشأت ونمت بين رعية الدولة العربية ، والتي أخذت تمثيل خيوطاً قومية تشدّهم جميعاً لمركز واحد ، وتكون منهم «كلاً قومياً واحداً» وفي مقدمة هذه الخيوط والقسمات روابط ، اللغة الواحدة .. والفكر الواحد .. والعادات والتقاليد والشمائل .. والتكونين النسبي ... ويرى الملاحظ أن هذه الخيوط والقسمات قد غدت من المثانة والرسوخ والوضوح بحيث فاقت «وحدة النسب»؟! ... فالمدينين يتحدون في النسب ، مثل العرب والعباريين - أبناء إسماعيل وإسحق ، ولدَيْ إبراهيم - قد صاروا أمتين ، قومياً ، لا اختلاف بين السمات القومية ، على حين وحدت هذه السمات بين ذوي الأصول العرقية المختلفة ، مثل العرب العدنانيين والعرب القحطانيين ! ..

يقول الملاحظ : «إن العرب قد جعلت إسماعيل . وهو ابن أجمعين - (إبراهيم وهاجر) - ، عربياً . لأن الله فتق لهاته<sup>(١)</sup> بالعربية المبينة . ثم فطره على الفصاحة ، وسلخ طبائعه من طبائع العجم .. وسواء تلك التسوية ، وصاغه تلك الصياغة ، ثم حباء من طبائعهم ومنحه من أخلاقهم وشمائلهم ، وطبعه من كرمهم وأنفاثهم وهمهم على أكثرها ... فكان أحق بذلك النسب ، وأولى بشرف ذلك الحسب ... وأن العرب لما كانت واحدة ، فاستوروا في التربية وفي اللغة ، والشمائل ، واهمة ، وفي الأنفة والحمية ، وفي الأخلاق

(١) اللهاته : جزء من أقصى سقف الفم ، مشرف على الخلق .

والسجية ، فسبكوا سبكا واحدا ، وكان القالب واحدا ، تشابهت الأجزاء وتناسبت الأخلاط . وحين صار ذلك أشد تشابها في باب الأعم والأخص وف باب الوفاق والمباهنة ، من بعض ذوى الأرحام ، جرى عليهم حكم الاتفاق في الحسب ، وصارت هذه الأسباب ولادة أخرى ، حتى تناكحوا عليها وتصايروا من أجلها ، وامتنعت عدنان قاطبة من مناكحة بنى إسحق . وهو أخو إسماعيل ، وجادوا بذلك في جميع الدهر لبني قحطان ... إن هذه المعانى قد قامـت عندـهم مقـام الولادة والأرحـام المـاسـة؟!...»<sup>(١)</sup> .

فاللغة ، والطبع ، والأخلاق والشمائل ، والولاء المتعدد بهذه الروابط الجديدة الجماعة ، قد غدت قالبا واحدا ، سبكت فيه هذه الجماعة البشرية سبكا جديدا وواحدا ، حتى صارت بهذه العلاقة والسمات القومية : « رحـامـة » ، ولدت منها هذه الجماعة « ولادة أخرى » ، رغم اختلاف أصوتها العرقية والحضارية السابقة على هذا التألف القومى الجديد .

● وفي « الإسلام : الحضارة » . يلفت أنظارنا ، كذلك . موقف المقهاء والمتكلمين وأعلام الفكر السياسي الإسلامي . عندما يتحدثون عن «عروبة الدولة » وسلطتها العليا - ( الخليفة - الإمام ) - كموقف « إسلامي » ، وشرط من شروط « الإسلام » فيمن يتولى رئاسة الدولة الإسلامية ... فكثيرون منهم قد اشترطوا أن يكون الخليفة والإمام عربيا من قريش ...

وتجدر بالذكر واللحظة أن هذا الشرط لم يظهر في الفكر السياسي

(١) « رسائل المباحث » ج ١ ص ٢٩ - ٣١ - ١١ - ١٤

الإسلامي إلا عندما بدأ تغلب الأسر الأعجمية والاتجاهات الشعورية على  
الخلافة العربية العباسية . وظهرت آثار السيطرة المملوکية التركية على الدولة منذ  
عصر التوكل العباسي (٢٣٢ - ٢٤٧ هـ ٨٦١ - ٨٤٧ م) .. فكان اشتراط  
«قرشية» الخليفة تعبيراً عن موقف قومي عربي ضد عجمة الدولة ، ممثلة في  
رأس سلطتها وقادتها الأعلى ..

وحتى الذين لم يشترطوا «قرشية» الخليفة . أى عروبة النسبية . نراهم قد  
اتفقوا مع غيرهم . من الذين اشترطوها . اتفقوا جميعاً على أن يكون الخليفة  
بالغ في الفقه والعلم درجة «الاجتہاد» . إذا توفرت هذه الدرجة فيمن يصلح  
لهذا المنصب .. ومعلوم أنه لن يبلغ مرتبة الاجتہاد . في عرف الإسلام  
إلا إذا وصل في فقه القرآن العربي والسنّة النبوية العربية . وفي علوم العربية  
اللازمة لفقهه مصادر الشريعة حدا يجعله . بالمعايير الفكرية والثقافية  
والحضارية . عربياً ! ..

فخلاف هذا الشرط – شرط «قرشية» الإمام ، أو اجتہاده ، أو هما معاً –  
كان موقف «الإسلام : الحضارة» مع عروبة «الدولة» . ضد سيطرة  
العجمة والشعورية على مقاليدها ! ..

فإذا أضفنا إلى ذلك أن شرط «الاجتہاد» مطلوب ومعتبر فيمن يتولى  
سلطات التشريع في الدولة الإسلامية . علمنا أن الطابع العربي لهذه الدولة هو  
أمر مقرر ومطلوب ! ..

هكذا .. وقف «الإسلام : الحضارة» مع العروبة ، ومع السمات والسمات التي أخذت تشد الجماعة البشرية العربية إلى حيث الطريق المؤدي إلى امتلاكها قسمات القومية العربية الواحدة ..

ومن قبل رأينا كيف وقف «الإسلام : الدين» مع العروبة ، عندما جعل للعرب مكاناً متميزاً في دعوته وحركته - رغم عالميته في أصول الاعتقاد - . وصدق الله العظيم عندما جعل القرآن الكريم . وهو آية الإسلام الكبرى ومعجزته الخالدة ، فخرا للعرب ، كاملاً ، كما هو فخر محمد ، كرسول ، فقال سبحانه ، مخاطباً نبيه : (ولإنه لذكر لك ولقومك) ... ثم أضاف ، منها العرب على أنه سائلهم ومحاسبهم على هذه النعمة التي اصطفاهم طبعة لدعوتها ، أضاف قائلاً : (... وسوف تستئلون) ..<sup>(١)</sup> صدق الله العظيم . فما هي ، إذن ، ذلك «التناقض» ، الذي يتحدثون عنه ، بين «العروبة» وبين «الإسلام» ..!!؟؟..

لكن .. متى .. ولماذا ظهرت دعوى التناقض هذه ؟؟ :

حدث ذلك في الحقبة التاريخية التي توقفت فيها حضارتنا العربية الإسلامية عن التطور والإبداع والعطاء ، وعندما أسلماها هذا التوقف إلى الجمود فدخلت في طور التراجع والانحطاط .

ولقد بدأت هذه الحقبة عندما ظهرت آثار سيطرة «المؤسسة العسكرية» -

---

(١) الزخرف : ٤٤.

المملوكية - التركية » - التي بخلت إليها الخلافة العباسية كي تكون أداة الخلافة الطبيعية ، فلما نمت وتضخم حولت الخلافة إلى أداة لها !! - بدأت هذه الحقبة عندما ظهرت آثار سيطرة هذه المؤسسة العسكرية في الميدانين الفكري والحضاري ، فبدأت الأمة أولى خطواتها - وإن ببطء - نحو عصورها المظلمة تلك التي استمرت عصرى المالكى والعبانيين ، وحتى مطلع العصر الحديث .. وفي هذه الحقبة لم يبق للأمة من « الإسلام : الدين » ولا من « الإسلام : الحضارة » سوى الشكل والرسوم والطقوس ! .. اللهم إلا حركات ضعيفة ومحدودة للمقاومة ، حفظت نبض الدين والحضارة ، دون أن تقوى على مغابلة عوامل الانحطاط ومظاهره التي طبعت المجتمع بطبعها العام .

• ويومئذ :

● وقفـت اهـتمـات « الدـولـة » . غالبا وأساسا . عند الأشكـال والمـظـاهر والأـوعـية والـقـشـور .. فـاهـمـت بـعـارـة المسـاجـد والمـدارـس . وزـخـرفـتها .. عـلـى حين كانت « العـلـوم » التي تـاـدرـسـ في هـذـه المـدارـس وـالـفـكـرـ الذي يـلـقـ في هـذـه المسـاجـد مـثـقـلا بـالـجـمـود وـالـشـعـوذـة وـالـخـرافـات ! ..

● وانتشرـت تـكـايا التـصـوف وـخـوانـقه .. عـلـى حين انـحـسـر التـصـوف الـفـلـاسـفـي ليـفـسـح المـكـان والمـيدـان « للـطـرق » الصـوفـية ، التي لا عـلـاقـة لها بالـتصـوف الـحقـ والـقـيـ اـمـتـلـأـت بـالـأـدـعـيـاء وـأـصـحـابـ الـحـيلـ ، المـقـبـلـينـ عـلـى الدـنـيـاـ من درـوبـ الـارتـزـاق ! ..

● وـفـي الـادـب ، استـبـدـلت الحـسـنـات الـفـقـطـيـة وـالـشـكـلـيـة - ( الـبـديـعـة ) - بالـجـوـهـر وـالـمعـنـى الرـاقـيـ وـالـمـضـمـونـ العمـيقـ .

● وفي «الفكر» سادت «الحرفة». وترابع الخلق والإضافة والإبداع فكان عصر «المدونين والمصنفين والشارحين والعلقين وأصحاب المخواشى والمتون وحكايات الألفاظ!».. الذين أخذوا في اجتزار التراث. وكان إنجازهم الأعظم هو تصنيف الموسوعات التي حفظت علوم السلف وتراثهم. خصوصاً بعد دمار مكتبات بغداد يوم اجتاحتها التتار..

وفي هذا المذاх. الذي جمدت فيه الحضارة وتراءجت وكفت عن العطاء. كانت «الدولة - السلطة»، أوجمية، أو قريبة من العجمة. غريبة عن روح الحضارة العربية الإسلامية، أو في أحسن الحالات عاجزة عن الارتفاع إلى آفاق روح هذه الحضارة.. استوى في ذلك الماليك والعثمانيون.. ولذلك تراجعت أهم قسمات هذه الحضارة، وهي: «العروبة» و«العقلانية» ..

ولقد كانت هذه «السلطة» صاحبة مصلحة حيوية في تراجع قسمة «العروبة»، لضعف الخيوط التي تربطها بها، أو انعدام هذه الخيوط.. لكن هذه «السلطة» كانت مسلمة - على الأقل من حيث الشكل - فساد العصر ذلك الفكر الذي جعل رابطة الإسلام والمعتقد الديني بدليلاً لرابطة العروبة حتى كاد أن يجعلها نقيسين! .

وإلا فمن كان يتصور أن حكامها من أمثال: «وصيف»، و«بغا» و«كيغلغ»، و«ياجور»، و«بايكباك»، و«بكالبا»، و«بارجوخ»، و«أصفجون»، و«كاستمر»، و«كنجسور»، و«تسكين»، و«اغرتش»، و«ابن كنداجيق»، و«أساتكين»، و«خمارويه»،

و «كافور» ، و «كتبغا» ، و «كجك» ، و «جمجمك» ، و «خوشقدم» ، و «ثريغنا» ، و «خاير بك» ، و «خسروا» ، و «خورشيد» ، و «جركس» ، و «الكرجي» ، و «كولكيران» ، و «ارناووط» ... الخ ... الخ ... الخ ... من كان يتصور أن حكاماً من أمثال هؤلاء الغرباء عن روح الأمة وقوميتها وحضارتها ، تزدهر في عهودهم . وتحت سلطانهم ، فساد العروبة القومية . فتفعل فعلها . وفي مقدمة هذا الفعل مصارعة هؤلاء الحكام ، والثورة ضد استبدادهم بحكم أمة هم عن قوميتها وروحها وطابعها الحضاري غرباء .. غرباء .. !؟ ..

لقد كانت رابطة الله والدين والاعتقاد هي الخيط الوحيد الذي يجمع بين هؤلاء الحكام وبين الرعية العربية ، فأبرزوه وحيداً ، وجعلوا منه البديل ، بل والنفيض ، الذي ينقى الرابطة القومية العربية .. وذلك خلافاً لما استقر عليه الأمر ، فكرا وتطبiquا ، في تراثنا الديني والحضاري ، قبل عصر الجمود والجهة والانحطاط ! ...

أما كيف استطاع هؤلاء الحكام «الأعاجم» أو «أنبياء الأعاجم» أن يسيعوا في الم悲哀 «الفكري» دعوى تناقض «العروبة» مع رابطة «الإسلام» !؟ وكيف استطاعوا تعزيز بعض «علماء» الأمة و «فقهائها» بهذه الدعوى ؟! .. فإن لذلك صلة وثيقة بذلك التطور الذي أصاب المؤسسات الدينية خلال تلك العصور .

لقد اهتم هؤلاء الحكام ، من الإسلام ، بالشكل والرسوم ، فشهدت عمارة المؤسسات الدينية في ذلك العصر تطوراً جعل إقامة المساجد والمدارس والتكميل

والخواص ، وصيانتها والإنفاق عليها ، أمرا عظيما ، يتطلب الكثير من الأموال والجهود والنفقات .. الأمر الذي حتم اختصاص « الدولة » بتلك المهام .. ثم أوقفت على هذه المؤسسات الأوقاف الواسعة ، فكان أن تحول كثير من « العلماء » و « الفقهاء » - مثقفي ذلك العصر - إلى متتفعين بريع هذه الأوقاف ، أى إلى « موظفين » لدى الدولة ، ففقدوا الاستقلال الذي كان يعيّنهم على النقد والاعتراض على تجاوزات الحكام ، وعرف العصر « وعاظ السلاطين والأمراء » ، أولئك الذين يرروا للسلطة تجاوزاتها ، ونظروا - أو على الأقل صمتوا - لاستبعاد قسمة العروبة أو دفعها للخلف .. فكان أن اعتبرت الرابطة الإسلامية بدلا - وأحيانا نقضا - للرابطة القومية العربية .. ونظر البعض إلى العروبة نظرتهم إلى « العصبية الجاهلية » ! ! .. بل وغدت هذه المقولات الشاذة من المثلثات ! ..

هكذا - وفي ارتباط بالعصور « المملوكية - العثمانية » المظلمة - بدأت دعوى « التناقض » بين (العروبة) وبين (الإسلام) .. ومن ثم فلقد كان لا بد لهذه الدعوى أن تنهار بالتشاعر ليل تلك العصور المظلمة عن حياة الإنسان العربي عندما استيقظ واستثار في عصره الحديث .

## الإسلام المعاصر .. والعروبة

لقد بدأت الدولة العثمانية في آسيا الصغرى . قوة عسكرية ، فقط ! ..  
وظلت تلك ميّتها الأساسية ، بل الوحيدة ، إلى زمن طويل ، و يوم فقدت  
هذه الميّزة كانت قد فقدت كل ما لديها من رصيده ! ..

ولقد استطاع العثمانيون ، في عهد قوتهم ، أن يقضوا مضاجع أوروبا  
بفتحاتهم الأوروبية ، كما خسروا لسلطنتهم أغلب أجزاء الوطن العربي في القرن  
السادس عشر الميلادي . ولعدة قرون كانت دولتهم الجدار الذي أخر احتياب  
الغرب الاستعماري الطامع للوطن العربي . لكن هذا الجدار لم يستند إلى حضارة  
تلدّعه ببنائه ، وترمّ ثغراته ، وتعهداته بالمساندة والتجدد ..

وزاد من خطورة هذه السلبية إزدياد تجاوزات « الجندي » ومظالمهم ، والفوضى  
التي أشعّوها في الإقاليم والولايات ، وذلك لإحساسهم بأنهم كل ما لدى  
« الدولة » من رصيده وإمكانيات .. ثم كانت محاولات « الدولة » موازنة قوة  
« الجندي » بنفوذ « الولاية » وسلطة بقایا « الماليك » ، الأمر الذي أشاع عدم  
الاستقرار وتضارب المصالح والأهواء في ربوع السلطة ، فاستفحلت مظاهر  
التخلف والجمود الحضاري في البلاد ...

وزاد الطين بلة أن العثمانيين قد انخدعوا موقفا شدوا به عن « الأسر »

و « الدول » غير العربية ، التي بسطت سلطانها على العرب من قبلهم ، فتلك قد تعرت – على تفاوت نجاحها في امتلاك القسمات العربية ، وارتقائها وعمقها فيها – أما العثمانيون فلقد شذوا عن هذا السبيل عندما احتفظوا برؤسائهم ، حتى لقد احتقروا العرب والعروبة ، بل لقد راودتهم أحلام « تريلك » الرعية العربية ، فكانوا البادئين لتلك المأساة التي تلقيتها وزادها دعماً وبذوره وتشييداً أعداء العروبة والإسلام ، مأساة « التناقض » بين العروبة والإسلام ! .. كما كان صراعهم ضد العرب وقسماتهم القومية من أعظم العوامل الداخلية التي عجلت بزوال سلطنتهم المترامية الأطراف ! ..

ومضافاً إلى عوامل الضعف الذاتية والداخلية هذه ، كان سعي أوروبا الاستعمارية للإجهاز على هذه الدولة العثمانية ، التي تحتفظ بذلك « الرمز » الذي أرق الغرب ، تاريجياً ، ولا يزال يئرقه ، وهو وحدة الشرق والغرب تحت أعلام الخلافة والإسلام ..

ولقد تضافر هذان العاملان ، الداخلي والخارجي ، فراداً من ضعف العثمانيين ، حتى غدا الجدار الذي مثلوه أمام أطاعع الغرب ، لعدة قرون ، مليئاً بالثغرات .. ولقد كانت الامتيازات الأجنبية التي منحها السلاطين العثمانيون للبورجوازية الأوروبية ودولها واحدة من صور التسلل الاستعماري إلى عالم العروبة والإسلام من ثغرات هذا الجدار ... هذه الامتيازات التي منحت « لمبندقية » سنة ١٥٢١م ، و « لفرنسا » سنة ١٥٧٩م ، و « لإنجلترا » سنة ١٥٧٩م ، و « هولندا » سنة ١٥٩٨م ، و « لروسيا القيصرية » سنة ١٧٠٠م ، و « لسويد » ١٧٣٧م ، و « لتأيل » سنة ١٧٤٠م ، و « للدانمارك » سنة

١٧٥٦ م ، و «لبروسيا» سنة ١٧٦٧ م ، و «الإسبانيا» سنة ١٧٨٢ م ، و «الولايات المتحدة الأمريكية» سنة ١٨٣٠ م ، و «البلجيكا» سنة ١٨٣٧ م ، و «البرتغال» سنة ١٨٤٣ م ، و «ليتوانيا» سنة ١٨٥٤ م ! ! ! <sup>(١)</sup> ..

ثم تطور هذا التسلل وتزايد هذا النفوذ الاستعماري حتى أجبرت الدول الاستعمارية الدولة العثمانية على التنازل - عملياً - عن العديد من ولاياتها ، بعد أن تحول النفوذ الاستعماري فيها إلى احتلال سافر وغاشم .. ففي فترة لم تتجاوز الأربعين عاماً ، ومنذ احتلاء السلطان عبد الحميد الثاني (١٨٤٢ - ١٩١٨ م) عرش السلطنة في سنة ١٨٧٦ م وحتى اندلاع الحرب العالمية الأولى سنة ١٩١٤ م . أجبرت الدولة العثمانية على أن تتنازل - رسمياً أو واقعياً - لروسيا القيصرية عن عدد من المقاطعات الغنية في آسيا الصغرى . ولبريطانيا عن قبرص ومصر - ومن قبل ذلك عن عدن - ولفرنسا عن تونس والمغرب - ومن قبل ذلك عن الجزائر . ولإيطاليا عن ليبيا ، وللتৎمسا عن البوسنة والهرسك ... وذلك بالإضافة إلى المقاطعات البلقانية التي خلعت النير العثماني في خضم المد الاستعماري الراهن على دولة الرجل الريض ! <sup>(٢)</sup> ..

\* \* \*

وعند هذا الحد من الضعف والعجز العثماني . وأمام هذا الخطر الاستعماري

(١) د. محمد عمار «فجر اليقظة القومية»، ص ٣٦٩ - ٣٧٠ . طبعة القاهرة ، الثانية ، سنة ١٩٧٥ م .

(٢) جورج أنطونيوس «يقظة العرب»، ص ٢٧٠ . تعریف على حبیر الرکابی . طبعة دمشق سنة ١٩٤٦ م .

الذى بدأت طلائعه العسكرية ، ممثلة في حملة بونابرت سنة ١٧٩٨ م ، زحفها خلف أعلام التجارة ومصالح التجار ... أمام ذلك الضعف وهذا الخطر بدأت انفاسة جسد الأمة العربية ويقظة عقلها ، فأخذت سبيلها للبحث عن الذات ، فكانت حركة يقظتها وتجددها الذاتي . محاولة لتجاوز الواقع ، بما فيه من عوامل الضعف الداخلي والتناقض الحضاري الذي كرسه طول الليل العثماني ، ومواجهة للخطر الاستعماري الخارجي ، الذي مهد الطريق أمام زحفه ضعف العثمانيين ..

هنا . وفي هذا المنعطف التاريخي المصيري واجهت الأمة العربية ذلك الموقف الذي واجهه أسلافها قبيل ظهور الإسلام . يوم عجز الفرس - وهم شرقيون - عن قيادة الشرق في صراعه التاريخي ضد الغرب ، بزعامة الروم البيزنطيين . فكان أن تكرس الاحتلال والقهقر الحضاري والقومي الذي بدأ بانصار الاسكندر الأكبر (٣٢٤ - ٣٥٦ م) ... وبيومها . وتجاه هذا الخطر الغربي ، انتزع العرب - بالاسلام وتحت اعلامه . زمام قيادة الشرق من الفرس . فأزاحوا الخطر الغربي عن المنطقة بالفتح والدولة والحضارة التي بنوها . بل وطاردوا هذا الخطر ، عبر البحر المتوسط . في بعض مواطنه ذاتها ! <sup>(١)</sup> ..

لقد سيطرت . منذ القرن الثامن عشر الميلادي . على العالم العربي ملابسات هذا الموقف . فبدأ العرب سعيهم . على طريق اليقظة والنهضة

(١) انظر في ذلك كتابنا «العرب والتحدي» ص ٤٩ - ٢٣ ، طبعة الكويت . سلسلة «عالم المعرفة» مايور سنة ١٩٨٠ م.

لانتزاع زمام قيادة الشرق من آل عثمان . الذين عجزوا عن حماية المنطقة من الغرب الطامع . فكانت اليقظة العربية . وروابط العروبة . والقومية العربية وحركتها . الطريق الذي فرضه عليها الأعداء ! .. وكان ذلك السباق والرهان الذي قام ، من حول دولة الرجل المريض . بين حركة العروبة والقومية العربية وبين الغرب الاستعماري . أيهما يسبق فيكسب الرهان !! ..

كانت تلك هي القضية التي حركت عوامل المقاومة في روح الأمة العربية وعقلها وجسدها .. ولذلك وجدنا معالجتها في ثنيا كل دعوات اليقظة والتتجدد والاصلاح والثورة . منها تغيرت الأسماء واحتفلت الأقاليم والديار ...

لكن الواقع التخلف الذي واجهته قوى اليقظة والتتجدد . وبقايا فكرية العصور الوسطى والمقلمة . عصور السيطرة المملوكية العثمانية . والتعصب القومي التركي المعادى للعروبة والقومية العربية . وسعى الغرب الاستعماري حيث كى لا تتحدى جبهة شعوب الشرق بقيادة العرب .. كل ذلك قد حرم حركة اليقظة والتتجدد من نقاء الفكر . ومن ثم من الوحدة . فبدرت في الساحة بذور التناقض والصراع « المفتول » ما بين العروبة والإسلام . وبدلًا من تبلور التضامن الإسلامي . بقيادة الأمة العربية . في مواجهة التخلف الداخلي والبعضى والخطر الاستعماري - كما سبق للشرق وتضامن بقيادة العرب المسلمين . ضد البيزنطيين . عندما ظهر الإسلام - بدلاً من ذلك برزت - إلى جانب التيارات التي امتلكت الموقف الصحيح - تيارات قادت الرابطة والجامعة الإسلامية كنقيس للرابطة والجامعة العربية . وانحاز بعضها لهذه ضد تلك . أو لتلك ضد هذه ! .. فكانوا صورة عصرية - من حيث التائج

والأثار - لشعريي الأمس البعيد . أولئك الذين افتعلوا بين الإسلام والعروبة تناقضوا . أرادوا من ورائه هزيمة العروبة والإسلام جمِيعاً ! ! ..

\* \* \*

### ● حصن الإسلام السلفي ... وحركاته التجددية :

قسمة من قسمات هذه الأمة . تبلغ أحصالتها في أبنائها حد « الفطرة » . هي العودة إلى الإسلام . كدين وحضاره . تحصن بمحضه . وتلوذ بأعطاشه و تستلهمه العون والرشاد . أمم المخاطر الكبرى التي شهدت منها الكيان وتزلزل فيها الأركان ! ... ولذلك فلم يكن غريباً أن تكون طلائع حركات اليقظة العربية التي أفرزتها أمتنا تجاه الخطير الذي أشرنا إليه . طلائع إسلامية . سلكت سبيل الإصلاح الديني لبعث روح المقاومة في كيان الأمة كي تواجه العثمانيين وشعودتهم التي سموها إسلاماً . وتنصي على الغرب الاستعماري الزاحف على ديار الإسلام ...

وإذا كنا لا نستطيع تصنيف هذه الحركات السلفية - التي ارتادت ساحة اليقظة - في عداد تيارات المد القومي العربي . بالمعنى الدقيق لهذا المصطلح فاننا لا نستطيع ، كذلك ، أن نغفل عن رؤية « بعد القومي العربي » الواضح في فكر هذه الحركات وممارساتها ...

● فالوهابية : التي قادها مؤسسها محمد بن عبد الوهاب ( ١١١٥ - ١٢٠٦ھ - ١٧٤٢ - ١٧٠٣ م ) . والتي شهد الواقع العربي الإسلامي حركتها حوالي منتصف القرن الثامن عشر ، قد مثلت ، على جهة العروبة ، واحدة من بوادر حركات اليقظة الإسلامية ، ذات بعد القومي والطابع العربي . التي تصدت

للمعثانيين .. فهى لم تقف عند التجديد السلفى لعقائد الاسلام - وهو موقف معاد لنهض الفكر العثمانى المتمول بالشعاوذة والخرافة - وإنما تقدمت فأقامت « دولة عربية » . وحاربت في سبيلها آل عثمان .. وعلى جهة الفكر « الإسلامي - السياسي - القومى » كان تبني الوهابية لشرط « قرشية » الخليفة يعني تبنيها لضرورة « عروبة الدولة » . أى الدعوة لاسقاط سلطنة العثمانيين وسلطانهم عن الأمة العربية .. ومعلوم - وهو أمر ذو مغزى ولا بد من الانتباه له - أن اشتراط « قرشية » الخليفة - أى عروبة الدولة وقيادتها - لم يظهر في تراثنا « الفقهي - السياسي » إلا عندما بدأ تغلب غير العرب على مقاليد الدولة ، في العصر العباسى الثانى . وبعد سيطرة العسكر الترك المماليك في خلافة المتوكيل العباسى (٢٠٦ - ٨٤٧ هـ - ١٨٥٩ م) .. فكان هذا الشرط موقفاً قومياً . مع عروبة الدولة . ضد خضوع العرب لسلطان أعمى . حتى ولو تدين بالاسلام ! ..

ومن هذا الباب كانت رياضة الوهابية - بالبعد القومى الذى كان لتفكيرها وممارساتها - على درب اليقظة العربية في عصرنا الحديث ! .<sup>(١)</sup>

● والسنوسية : التي أسسها محمد بن علي السنوسى (١٢٠٢ - ١٢٧٦ هـ - ١٧٨٧ - ١٨٥٩ م) في ليبيا والجزائر ومصر . والتي خاضت المروء الطويلة والمريرة ضد الرمح الاستعماري على أفريقيا . شمال الصحراء وجنوباً .. قد تعددت ، هي الأخرى . نطاق التجديد الدينى . الذى امترجت فيه السلفية

(١) انظر دراستنا عن «موقع الوهابية من حركة التجديد» بمجلة «الموقف العربي» أكتوبر سنة ١٩٧٩ . م والفصل الذى كتبناه عنها بكتابنا «نبارات الفكر الإسلامي» طبعة بيروت سنة ١٩٨٥ م

بالصوفية ، إلى حيث كانت موقعاً من مواقف اليقظة العربية ، بما مثلته من موقف غير ودي تجاه الضعف العثماني أمام الغرب الاستعماري وتجاه سيطرة العثمانيين !<sup>(١)</sup>

● والمهدية : التي أسسها ، بالسودان ، محمد أحمد «المهدى» (١٢٦٠ - ١٣٠٢ هـ ١٨٤٤ - ١٨٨٥ م) .. قد مثلت ، هي الأخرى - ضمن مامثلت - ثورة ضد الأتراك العثمانيين ، ومن ثم رافقا من رواد حركة اليقظة العربية الإسلامية الحديثة ، حتى لقد كان المهدى يقول لأنصاره : إن النبي - صلى الله عليه وسلم - قد «حرضني على قتال الترك .. وجهادهم .. فالترك لا يطهرهم الموعظ ، بل لا يطهرهم إلا السيف !»<sup>(٢)</sup> .. ويدعوهم إلى مخالفة الأتراك حتى في العادات والتقاليد والسلوك والأزياء !<sup>(٣)</sup>

وإذا كان النطاق المحلي قد حد من فعاليات حركات اليقظة هذه . فوجب تأثيرها عن أن يتم فتح باب إلى تيار عربي إسلامي عام . وذلك لبداوة «الوهابية» . التي جعلتها غير ملائمة لما وراء «نجد» من المجتمعات العربية ذات المواريثة الحضارية والتي بلغت شأنها بعيداً على درب العقلانية والفكر الفلسفى والمركب . فلم تعد ظواهر النصوص والتأثيرات بقادرة على أن تقدم لمشكلاتها الحلول ... ولاستغراف «السنوسية» في مناهضة التحديات التي أثقلت كاهلها

(١) «العرب والتحدي» ص ١٦٦ - ١٧٥ .

(٢) «منشورات المهدية» ص ٧٤ . ٣٣١ . ٣٣٢ . تحقيق : د . محمد إبراهيم سليم . طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .

(٣) المصدر السابق . ص ١٦٦ . وانظر «العرب والتحدي» ص ١٧٥ - ١٩٤ .

حتى أعجزتها .. ولاتخاذ «المهدية» من الأسطورة سبيلاً ألغت به وحدة شعب لم يتوحد قبل هذا التاريخ ! .. إذا كان هذا هو الحال مع هذه الحركات الثلاث . فإن الأمر لم يكن كذلك مع تيار اليقظة والتجدد الذي قاده جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٣١٥ هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م) .. تيار : (الجامعة الإسلامية) ..

### الجامعة الإسلامية :

فهذا التيار التجديدي . قد بدأ في صورة بجاية مع المد الاستعماري الغربي . لا في ولاية أو إقليم . وإنما على امتداد الشرق العربي الإسلامي بأكمله .. ولقد أخذت حركة «الجامعة الإسلامية» هذه بعده حياة الأمة الإسلامية وتوقظها وتسلحها . عن طريق تجديد الإسلام . ليتحول من شعوذة وخرافة تحيط روح الأمة . إلى طاقة ثورية تجاهها بها الأمة أعداءها . ولقد كانت المستويات الحضارية التي بلغتها أكثر بقاع الشرق تحضرا يومئذ ، وخاصة في مصر . من العوامل التي حددت نمط التجديد الديني الذي تميز في فكر هذا التيار . فدعا أعلامه إلى :

● «سلفية دينية» : تعود إلى المذاهب الأولى والنقية والبساطة للإسلام . متتجاوزة ومتخلطة ومسقطة البدع والحرافات التي أثقلت العقل العربي الإسلامي بالقيود والأغلال .

● و «عقلانية إسلامية» : تستخدم العقل وبراهينه في فهم الدين وفقه نصوصه ووعي مقاصده ومراميه ..

● و « تجدد ذاتي » : يبعث من ترسانة الأمة الفكرية وتراثها الحضاري خبر ما يعينها على مواجهة المهام المعاصرة ومحابية التحديات .

● وإلى « النظر في الحضارة الغربية » ، من موقع مستقل ومتميز : لمعرفة أسرار تفوق الخصوم . وذلك حتى نمتلك هذه الأسرار ، ونتمثلها . ونستعين بها في الصراع ! ..

فكان أن تمثل في فكر هذا التيار الطابع المتوازن الذي ذهب مثلاً وعوذجاً للشخصية الحضارية لهذه الأمة على مر التاريخ ... سلفية في الدين ... وعقلانية في فهمه .. ومن باب أولى في فهم سائر أمور الدنيا ... وبعث ذاتي تألف قسماته وأسلحته من كل ما يصلح للتحريك نحو المستقبل وللعطاء في تراث الأمة . ومن كل جديد مستحدث تدعوه إليه الحاجة . ولا يتنافر مع الطابع الحضاري المتميز لهذه الأمة ذات الميراث والتاريخ العريق ..

\* \* \*

### الموقف من العروبة :

أما موقف تيار (الجامعة الإسلامية) هذا من (العروبة) و (الجامعة العربية) و (القومية العربية) فإنه متميز كل التميز عن التيارات التي رفعت في تلك الملحقة أعلام الإسلام ورؤيات (الجامعة الإسلامية) ثم أهملت رابطة العروبة القومية أو اتخذت منها موقف العداء .. بل لا نغالي إذا قلنا إن هذا التيار قد قدم أصبح الصيغة الفكرية التي نفت التناقض ما بين العروبة والإسلام وذلك عندما قصد إلى يقظة إسلامية . وتضامن إسلامي . ووحدة فكرية

ونضالية للملة الإسلامية ، يقودها العرب ، المتميزون قوميا في المحيط الإسلامي الكبير ! ..

نعم .. لقد دعا هذا التيار إلى « الوحدة الإسلامية » . بل وإلى « الجنسية - (أى القومية) - الإسلامية » .. لكن هذا لم يعن فقط التنكر أو الإنكار لتمايز العرب القومي في المحيط الإسلامي . أو الغض من شأن القومية العربية . أو الاعتقاد بوجود أى تناقض بين العروبة والإسلام ...

فهذا التيار يتبنى مصطلح « القومية » الإسلامية ، انتطلاقا من مضمون مصطلحات « القومية » و « الأمة » في تراثنا الحضاري . لا من مضمون هذه المصطلحات في التراث القومي الأوروبي - وتلك قضية يغفل عنها الكثيرون .. ومضمون مصطلحات « القومية » و « الأمة » في تراثنا الحضاري تعنى . ضمن ما تعنى : الجماعة : فجماعة المسلمين هم . إذن . « القومية » الإسلامية و « الأمة » الإسلامية . دون أن يعني ذلك توافر قسمات الأمة أو القومية - كما هو حالها في الفكر القومي الأوروبي - في جماعة المسلمين ... ودون أن يعني هذا الاستخدام لمصطلحات « القومية الإسلامية » و « الأمة الإسلامية » ، إنكار تممايز العرب . كقومية وأمة . في المحيط الإسلامي الكبير ..

ويشهد لهذا الذي نقول دعوة هذا التيار إلى الجنسية والقومية والوحدة الإسلامية . في ذات الوقت الذي تحدث فيه عن العرب كقومية وأمة متميزة قوميا : بل وقائدة ، في محيط المسلمين ! ..

ففي مجلة ( العروة الوثقى ) يكتب جمال الدين الأفغاني عن ( الجنسية والديانة الإسلامية ) ، فلا ينكر رابطة الجنس القومية - أى القومية بالمعنى الذي تداوله

اليوم . . وإنما ينكر أن تكون هذه الرابطة من « الوجودانيات الطبيعية » التي تدوم أبداً . دون أن ترتبط . في الوجود والزوال . بالأسباب والضرورات وإنما يعتبرها من « الملكات العارضة على الأنس » . ترسمها على ألوانها الضرورات ! . . ثم يتحدث عن « غناه » - وليس « عدائه » - الرابطة والجامعة الإسلامية . بالنسبة للمسلمين . عن الرابطة والجامعة القومية ، ولكنه يضع لذلك شروطاً تبلغ في مثاليتها حداً يجعلها أحدى المستحيلات في الواقع الذي كان يكتب فيه ، بل والذي نعيش نحن فيه . شروطاً من مثل : أن يكون الحكم لله ، والسلطان لشريعته ، بحيث ينتفي أثر تميز الحاكم قومياً عن المحكومين . فلا ينفر العربي من سلطة التركي ، ولا الفارسي من سيادة العربي ولا الهندي من رياسة الأفغاني .. الخ<sup>(١)</sup> ومعلوم للكافر أن الأفغاني وتيار (الجامعة الإسلامية) إنما كان يناضل لتحرير هذه القوميات المسلمة من الاستبداد ، داعياً إلى اختيار الشعب الحاكم الذي يريد ! .

وعندما كتب الأفغاني في ( العروة الوثقى ) عن ( الوحدة الإسلامية ) وضع يدها على مفهوم « للوحدة » التي تتبع من رابطة الله والدين ، فإذا هي « التضامن » ، تضامن الله الإسلامية ، وتساندها ضد أعدائها ، واستلهامها القرآن لتجديد حياتها الدينية والدنيوية ، وليس « الوحدة السياسية » المتجسدة في « الدولة » .. فهي إذن رابطة أعم وأوسع من تلك التي تقف فيها « الوحدة السياسية » عند حدود « الدولة القومية » ، ومن ثم فلا تعارض بين « الوحدة

(١) « الأعمال الكاملة لجلال الدين الأفغاني » ، ص ٣٤٨ - ٣٥٠ . دراسة وتحقيقة د . محمد عماره . طبعة القاهرة - الأولى - سنة ١٩٦٨ م .

الإسلامية » ، هنا وبهذا المعنى ، وبين « القومية » و « دولتها » ، يأتي حال من الأحوال ... فبعد أن تحدث الأفغاني عن المخاطر الاستعمارية التي تستفز المسلمين إلى التقارب والتضامن والاتحاد ، والتي لابد من توظيف « الأئحة الدينية الإسلامية » في سبيل دفعها ، وذلك حتى يقيم المسلمون ، بالوحدة سدا يحول عيّهم هذه السیول المتداقة عليهم من جميع الجوانب ؟ ! بعد هذا . وعقبه حدد مفهومه لهذه « الوحدة الإسلامية » ، فقال : « لا أنتس بقولي هذا أن يكون مالك الأمر في الجميع شخصا واحدا ، فإن هذا ربما كان عسيرا ، ولكن أرجو أن يكون سلطان جميعهم القرآن ووجهه وحدتهم الدين ، وكل ذي ملك على ملكه ، يسعى بجهده لحفظ الآخر ما استطاع ، فأن حياته بحياته ، ويقاهه بيقائه . إلا أن هذا ، بعد كونه أساسا لدينهم ، تقضي به الضرورة ، وتحكم به الحاجة في هذه الأوقات ! »<sup>(١)</sup>

وفي موطن آخر ، يتحدث الأفغاني عن « وحدة النوع الإنساني » ، الذي يتخد الكورة الأرضية له « وطنا » .. ثم يضيف : إن اختلاف الأقاليم قد أثر اختلاف الخواص التي تتميز بها الشعوب ، وهذه الخواص هي : « اللغة » - (اللسان) - ، و « الأخلاق » ، و « العوائد » ، و « الإقليم » - (الأرض - الوطن - البيئة) - وهي نابعة من طبيعة الإقليم الذي تعيش فيه الجماعة البشرية .. ثم يضاف إليها عامل خارجي هو « الدين » ... فوحدة النوع الإنساني ، تعود فتتوزع إلى « أقوام » و « شعوب » بفعل هذه الخواص والسمات « وتحت هذه المؤثرات تحصل للأقوام ميزة ، وتناسل فيها محبة

---

(١) المصدر السابق . ص ٣٤٥ .

البقاء على مألففهم ، والذود عنه ، واعتبار من خالقه أنه ليس منهم ، بل هو  
غيرهم بمعنى الغيرة المطلقة ! »<sup>(١)</sup>

فهناك ، إذن – عند الأفغاني – دوائر ومستويات ... فالنوع الإنساني  
واحد ، لكن الخواص القومية توزعه إلى شعوب وقوميات ... وبين الملة  
الإسلامية روابط مصلحة ووشائج اعتقاد .. لكنها لا ترقى إلى الحد الذي يجعل  
الممكن والأصلح بالنسبة لهم هو الوحدة الاندماجية للدولة . الأمر الذي يترك  
الباب مفتوحا على مصراعيه للرابطة القومية ودولتها ...

ولحسن الحظ فإن فكر هذا التيار قد تناول هذا الموضوع صراحة ، ولم يتركه  
 مجرد الاستنتاج والاستنباط ، وذلك عندما تحدث الأفغاني ، وغيره من أعلام  
 تيار ( الجامعة الإسلامية ) – من أمثال عبد الرحمن الكواكبي ( ١٢٧٠ -  
 ١٣٢٠ هـ ١٨٥٤ - ١٩٠٢ م ) وعبد الحميد بن باديس ( ١٣٥٩ - ١٣٠٥ هـ  
 ١٨٨٧ - ١٩٤٠ م ) – عن الموقف من العروبة والقومية العربية ، وعلاقة هذه  
 الرابطة والجامعة بجامعة الإسلام ورابطته ..

● فالأفغاني قد أدرك أن الدولة العثمانية قد فشلت في تطوير الأقاليم العربية  
 التي حكمتها ، لأن الأتراك ، كثوم وجنس – كانت تغلب عليهم « البداؤة »  
 و«خشونة العسكر» – لا يحسنون التعمير ، وهم ليسوا كالعرب الذين أجادوا  
 كثوم وجنس ، التبرض بهذه المهمة فيما فتحوا من أقاليم .. بل وأدرك أن هؤلاء  
 العثمانيين قد خلدوا عقبة أمام نهضة هذه الأقاليم وعمارتها .. ( فالدولة العثمانية ..

---

(١) المصدر السابق . ص ٤٢٧ ، ٤٢٨ .

بقيت سدا منيعا للأمم المحكومة منها ، يحول بينها وبين الأخذ بأسباب الحضارة  
وبحاراة الأمم الراقية في مدنيتها وعلومها وصناعتها .. «<sup>(١)</sup>

● وهو يركز على السمات القومية . وفي مقدمتها قسمة « اللغة » ...  
(اللسان) - ففيها المعيار الذي يميز أمة عن أمة ، والرابط الذي يحفظ  
وحدة الأمة . والسبيل الذي يعيد هذه الوحدة إذا أصابها ما يصيب الأمم المجزأة  
والمقهورة من تفتت وشبات .. وأيضا فهو يؤكد أن العرب أمة ، بصرف النظر  
عن المذاهب والأديان التي تربط بين بعضهم وبعض الأمم الأخرى . والتي تميز  
بين بعضهم والبعض الآخر . فيقول ، معلنًا هذه الحقيقة القومية ، ومؤكدا على  
بداهتها ! : « إنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها .. والأمة العربية  
هي « عرب » قبل كل دين ومذهب . وهذا الأمر من الواضح والظاهر للعيان  
بما لا يحتاج معه إلى دليل أو برهان ! »<sup>(٢)</sup>

ثم يفضل الحديث عن دور اللغة القومية . وكيف أن لها تأثيراً معنوياً  
يجاذب تأثيرها المادي ودورها كأدلة تناطح . فهي وعاء الحضارة ، ومنظور  
الوحدة الفسيمة . وقبلة الفخر والولاء . ثم هي الرابط الذي يشد الوحدة  
القومية ويدعمها . وييسر عودة هذه الوحدة في حال التفرق والتجزئة . ذلك  
أن « اللسان - (اللغة) - غير تأثيره المادي - تأثيراً معنوياً .. ويكون أنه من أكبر  
الجواجم التي تجمع الشتات . وتنزل من الأمة منزلة أكبر المفاحير . فكم رأينا  
دولًا اغتصب ملكها الغير . فحافظت على لسانها محكمة . وتركت الفرصة

(١) المصدر السابق . ص ٢٣٢ . ٢٣٣

(٢) المصدر السابق . ص ٢٣٧

ونهضت بعد دهر ، فردت ملوكها ، وجمعت من ينطق بلسانها إليها ، والعامل في ذلك إنما هو اللسان قبل سواه ، ولو فقدوا لسانهم لفقدوا تاريخهم ، ونسوا بعدهم ، وظلوا في الاستعباد إلى ماشاء الله ! .. »<sup>(١)</sup>

● ولم تكنعروبة عرقاً أو تعصباً للجنس عند الأفغاني ، بل لقد خاض صراعاً فكرياً ضد المستشرق الفرنسي أرنست رينان Renan (١٨٢٣ - ١٨٩٢م) عندما انتطلق من متعلق عرق فزعم أن « أكثر الفلاسفة الذين شهدتهم القرون الأولى للإسلام كانوا ، كتابي السياسيين ، من أصل حراني أو أندلسي أو فارسي أو من نصارى الشام .. وليسوا عربا .. » .. خاض الأفغاني صراعاً فكرياً ضد هذا المفهوم العرق ، وخلص - وهو العربي نسباً وفكراً - إلى أن كل الذين تعرّبوا ، وأصبحت العربية لغتهم ، والولاء لحضارتها موقفهم هم عرب ، بصرف النظر عن الأصول العرقية لأسلافهم والتراث الحضاري للأجدادهم ، فلفت نظر رينان إلى « أن الحرانيين كانوا عرباً ، وأن اللغة العربية كانت إلى ما قبل الإسلام بعده قرون لغة الحرانيين ، وكونهم قد حافظوا على ديانتهم القدิمة ، وهي الصابئة ، ليس معناه أنهم لم يتمموا إلى الجنسية - (القومية) - العربية .. وأن العرب لما احتلوا إسبانيا ظلوا عرباً .. وقد كانت أكثريّة نصارى الشام عرباً غسانيين ، اهتدوا بالنصرانية .. أما ابن ماجة وابن رشد وابن طفيل ، فلا يمكن القول بأنهم أقل عربية من الكندي بدعوى أنهم لم يولدوا في جزيرة العرب ، وخصوصاً إذا اعتبرنا أنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها .. »<sup>(٢)</sup> .

(١) المصدر السابق . ص ٢٢١ .

(٢) المصدر السابق . ص ٢٠٩ .

فالعروبة ، إذن ، ليست عرقا ولا نسبا ، وإنما هي لغة وآداب وتكوين نفسي وحضارة وولاء ، وذلك كله أمر مكتسب ، وليس وقفا على التراث الحكم ببقاء الدم الحارى من الأصول إلى الفروع ، وهذا الأمر المكتسب هو الذى نعبر عنه « بالعرب » .. وهو ما حدث لأبناء الشعوب التى قطنت فى الوطن العربى ، من المحيط إلى الخليج ، بعد عصر الفتوحات ، سواء منهم من دان بالإسلام أو بقى على دينه القديم « فلقد سارعوا ، جمِيعاً ، عن طيب خاطر وارتياح عظيم إلى العرب .. فصبر ، بينما هي هرقية رومانية .. أصبحت في قليل من الزمن إسلامية في الأغلب ، عربية بالصورة المطلقة في كافة مميزات العرب ، وهكذا القول في سوريا والعراق .. وأصبح المسلم أو المسيحي أو اليهودي ، في مصر والشام والعراق ، يحافظ كل منهم قبل كل شيء على نسبة العربية ، فيقول : « عرب » ، ثم يذكر جامعته الدينية .. والأغرب أن الترك والجركى والأرناؤوطى .. وغيرهم من العناصر ، يستعرب حتى وجده أو سكن في بلاد العرب بأقرب الأوقات ، ويعتزج في الجموع ، حتى تحال أنه ( عربي قبح ) ! ..<sup>(١)</sup>.

● ولم يقف إيمان تيار ( الجامعة الإسلامية ) - مثلا في مجال الدين الأفغاني - عند حد الحديث عن أهمية القسمات القومية العربية ، وتمايز العرب قوميا في المحيط الإسلامي .. ولا عند حدود الدعوة لانصاف العرب من الترك ومساواتهم بهم في إطار السلطنة - وهي الدعوة التي وقف عندها ( تيار العثمانية ) - بل أراد الأفغاني أن يستل من الواقع أسباب الصراع ما بين العرب

---

(١) المصدر السابق . ص ٢١٩ - ٢٢٠ - ٢٢٣ .

والترك - وهو الصراع المضعف للطرفين ، والمهد للغزو الاستعماري الحديثة - لا بمجرد المساواة بين القوميتين . بل بالدعوة إلى « تعرّب الترك » . وتحوّلهم إلى جزء من « الأمة العربية » .. أى حسم الصراع لحساب العروبة وقوميتها ! . ذلك أن هذا التيار كان يسعى لتجديد حياة الشرق والشرقين ، دينياً وسياسياً . وفي ذهنه التموج الذي صنعه الإسلام بهذا الشرق في عصر الفتوحات . يوم قاد العرب شعوب الشرق ضد البيزنطيين ، ثم تعرّبت هذه الشعوب ، وصنعت كامة جديدة ، الحضارة العقلانية الشابة التي علمت أمم الدنيا وشعوبها .. فكما دعت الضرورات العرب ، بالأمس البعيد ، إلى قيادة المنطقة . بعد أن عجز الفرس الساسانيون عن قيادتها . كذلك تدعى الضرورات العرب اليوم إلى قيادة عالم الإسلام . فالمواجهة مع الغرب الاستعماري . بعد أن عجز عن ذلك الأتراك العثمانيون ! ..

ولقد رأى الأفغاني في « شذوذ ، الأتراك عن أن يتعرّبوا - كما تعرّبت من قبلهم « الدول » : الأيوبيية ، والمملوكية . والبيهوية ، ومحمد على وأسرته .. الخ .. الخ . - رأى في ذلك العقبة المانعة من إحراز هذا التحول التاريخي فسعي إلى السلطان عبد الحميد ليقنعه بأن تتعرّب الدولة العثمانية ، ذاكراً له أن هذا المشروع كان من رأى السلطان محمد الفاتح ( ١٤٢٩ - ١٤٨١ م ) والسلطان سليم ( ١٤٦٧ - ١٥٢٠ م ) .. لكن السلطان عبد الحميد رفض هذا المشروع القومي العربي . واسترتاب في مسعى الأفغاني بهذه السبيل . فسجل الرجل موقفه الفكري هذا في صفحات كثيرة قال فيها : « لقد أهمل الأتراك أمراً عظيماً .. وهو المخاذ اللسان العربي لساناً للدولة ، ولو أن الدولة العثمانية اتخذت اللسان العربي لساناً رسمياً ، وسعت لتعرّب الأتراك لكيانت في أمنع قوة ..

ولكنها فعلت العكس ، إذ فكرت بترتيل العرب ، وما أسفها سياسة واسقمه من رأى !! . إنها لو تعربت لانتفت من بين الأمتين النعمة القومية ، وزال داعي التفور والانقسام ، وصاروا أمة عربية ، بكل ما في اللسان من معنى ، وفي الدين الإسلامي من عدل ، وفي سيرة أفالصل العرب من أخلاق ، وفي مكارمهم من عادات . لكن ، مع الأسف ، كان عدم قبول فكرة تعميم اللسان العربي خطأ يينا ... لو أنصف الآتراك أنفسهم ، وأخذوا بالحزم واستعربوا ... فهن كأن من دول الأرض أغنى منهم مملكة ؟ أو أغزر جانبا ؟ أو أمنع قوة ؟ ! .. إنني أحزن وأتأثر كلما افتكرت بما ارتكبوه من الخطأ في عدم قبولهم للسان العربي ، لسان الدين الطاهر والأدب الباهر ، وديوان الفضائل والمفاخر ، باللسان التركي !! .. ذلك اللسان الذي لو تجرد من الكلمات العربية والفارسية لكان أفقه لسان على وجه الأرض ، ولعجز عن القيام بمحاجات أمة بدوية ، ولو لا أنه خليط من ثلاثة ألسن لما رأينا للأتراك شعرا يقرأ أو بيانا يترجم عن جنان ، وهو في حالته هذه إذا وزن مع لسان من الألسنة الحية تجده قد خف وزنا والمحظ معنى ... فكيف يعقل ترتيل العرب ، وقد ثارت الأعجم في الاستعراب وتسابقت ، وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل ، من أغز الجامعات وأكبر المفاخر ، فالآمة العربية هي « عرب » قبل كل دين ومذهب ... لقد كاشفت السلطان عبد الحميد في أكثر هذه المواضيع ، في حلوات عديدة ، ولكنه كان قليل الاحتفاء بكل ماقلته له .. فتحولت وجهي عن مالا يمكن إلى ما يمكن ، وفيه وقاية مائية من أملاك السلطة العثمانية في غير أوروبا !! .. <sup>(١)</sup> .

---

(١) المصدر السابق . ص ٢٢٤ ، ٢٣٦ ، ٢٣٧ .

وعبد الرحمن الكواكبي - وهو من أبرز أعلام تيار (الجامعة الإسلامية) في المشرق - يواصل السعي على هذا المذهب الذي عبّر عنه الأفغاني ، فيدين شذوذ الأتراك العثمانيين عن « التعرب والاستعراب » ، على عكس ما صنعت الدول غير العربية التي سبقت وحكمت جهاءات عربية ، فلقد « تخلقت - تلك الدول - بأخلاق الرعية ، وتكلمت بلغتها ، فأخلاقها ، فجنسيتها .. كآل بويه ، والسلجوقيين ، والأيوبيين ، والجرائحة ، آل محمد على ، فإنهم مالبثوا أن استعربوا ، وتخلفوا بأخلاق العرب ، وامتهروا بهم ، وصاروا جزءاً منهم ... ولم يشذ في هذا الباب غير المغول الأتراك ، أى العثمانيين ، فانهم بالعكس يفتخرؤن بحافظتهم على غريزة رعاياهم لهم ! .. »<sup>(١)</sup>

أما الأمر الذي انصرف إليه الأفغاني ، كي يتحقق ، ورأه ممكنا ، بعد أن عجز عن إقناع السلطان العثماني بتعريب الدولة ... وهو إنقاذ الولايات العثمانية غير الأوربية ، أى الولايات العربية ، فلقد كان ، بكلمات أخرى ، وفي الممارسة والتطبيق ، ما سعى إليه هذا التيار التجددى من إقامة الخلافة العربية على أنقاض خلافة آل عثمان ، ومن بناء الدولة العربية التي تصبح مركز جذب للأمة العربية ، والتي تبدأ مسيرة هذه الأمة نحو امتلاك أمرها بيدها كي تعود إلى قيادة المنطقة والتصدى لمد الاستعمار ..

لقد أدرك هذا التيار التجددى أن (الجامعة الإسلامية) لا تعنى العداء (للجامعة العربية) ، بل إنها تعنى : عقد لواء قيادة الخريط الإسلامي الكبير .

---

(١) « الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي » ص ٣٢٣ . دراسة وتحقيق : د . محمد عماره . طبعة بيروت ، الثانية سنة ١٩٧٥ م .

لالأمة العربية .. « فالعرب - (كما يقول الكواكب) - هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية . بل الكلمة الشرقية . العرب أنساب الأقوام لأن يكونوا مرجعا في الدين وقدوة للمسلمين . حيث كان بقية الأمم قد اتبعوا هدفهم ابتداء . فلا يأنفون عن اتباعهم أخيرا .. »<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

وكذلك صنع الجناح المغربي لنيل (الجامعة الإسلامية) - الذي تمثل في ابن باديس . و (جمعية العلماء المسلمين بالجزائر) . عندما واجهوا المأساة التي أقامها الاستعمار الفرنسي بالجزائر . مأساة السحق القومي والغدر الحضاري وفرنسا الجزائر . كي تصبح الامتداد الفرنسي عبر البحر المتوسط .. تلك المأساة التي كان من قسماتها :

● استبدال الفرنسية بالعربية ... حتى يصبح « الجزائريون » « فرنسيين » ! ..

● ومطاردة الإسلام . والحديث عن « أن عهد الملال في الجزائر قد غبر وأن عهد العصليب قد بدأ . وأنه سيستمر إلى الأبد .. » .

● والسعى إلى جعل الجزائر مهجرا للرجل الأبيض . حتى يصنع بالعنصر الوطني ما صنع بالمنود الحمر في الدنيا الجديدة . وبعبارة الكاتب الصهيوني ماكس نوردو « فإن شمال أفريقيا سيكون مهجرا ومستوطنا للشعوب الأوروبية ..

---

(١) المصدر السابق . حـ ٣٥٨

أما سكانه الأصليون فسيذهبون نحو الجنوب ، إلى الصحراء الكبرى ، إلى أن يفتو هنالك ! »<sup>(١)</sup> .

أمام هذه المأساة ، وفي مواجهتها ، كان نضال التيار التجديدي ، الذي قاده ابن باديس ، مثل (الجامعة الإسلامية) بالغرب العربي .. وكان اعتماد هذا النضال على امتصاص العروبة بالإسلام ..

● فالعروبة مضمون حضاري ، غير عرق ، إذ « تكاد لا تخلص أمة من الأمة لعرق واحد » .. ولللغة هي أبرز جامعات العروبة . كامة . إذ « تكاد لا تكون أمة من الأمم لا تتكلم بلسان واحد ، فليس الذي يكون الأمة ويربط أجزاءها ويوحد شعورها ويوجهها إلى غايتها هو هبوطها من سلاله واحدة وإنما الذي يفعل ذلك هو تكلمها بلسان واحد .. » .. وهذا المعيار الحضاري للعروبة أصيل وقديم - كما يتحدث عنه ابن باديس - فمنذ ظهور الإسلام حدد الرسول - صلى الله عليه وسلم - العربية وأدابها وعاء تنشر فيه وبه الطوائف والأجناس التي تعرّت ، وجعلت للاءها لهذا الوليد القومي العربي الجديدي ، وذلك عندما قال : « أيها الناس ، إن رب واحد ، والأب واحد وأن الدين واحد ، وليس العربية بأحدكم من أب ولا أم ، وإنما هي اللسان فلن تكلم العربية فهو عربي .. »<sup>(٢)</sup> .

---

(١) د. محمد عمار « الأمة العربية وقضية التوحيد » ص ٩٤ - ٩٥ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م . و « الغرب والتجدد » ص ٢٨٠ .

(٢) ابن باديس « كتاب آثار ابن باديس » ج ٤ ص ١٩ - ٢٠ . إعداد وتصنيف الدكتور عمار الطالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ م .

● والجزائر : عربية مسلمة .. وكما يقول ابن باديس فإنه « لا رابطة تربط ماضينا الحميد بحاضرنا الأعز والمستقبل السعيد إلا هذا الحبل المتن : اللغة العربية . لغة الدين . لغة القومية . لغة الوطنية المغروسة .. »<sup>(١)</sup> .. ومهمة هذا التيار هي حراسة العروبة والإسلام . والعودة بالجزائر إلى الحصن المشيد من مزجها ! ..

● أما عن علاقة العروبة بالإسلام ، والرباط بينها . فإن ابن باديس يفيض في الحديث . فيقول - ضمن ما يقول - : إنه « حق على كل من يدين بالإسلام . ويرتدي بهدى القرآن ، أن يعني بتاريخ العرب ومدنיהם وما كان من دولهم وخصائصهم قبل الإسلام ، وذلك لارتباط تاريخهم بتاريخ الإسلام ، ولعناية القرآن بهم ، ولا اختيار الله لهم لتبلیغ دین الإسلام وما فيه من آداب وحكم وفضائل إلى أمم الأرض ... وما كان الله ليجعل هذه الرسالة العظيمة لغير أمة عظيمة ، إذ لا ينهر بالجليل من الأعمال إلا الجليل من الأمم والرجال ! .. »<sup>(٢)</sup>

وليس في هذا الاختصاص الإلهي للعرب والميزة الإسلامية القومية ما يتعارض مع عالمية الدين « فمحمد - صلى الله عليه وسلم - وهو رسول الإنسانية ، كانت أول عنایته موجهة إلى قومه .. فكان أول دعوته لعشیرته .. ثم وجه دعوته إلى بقية العرب .. ثم عمم دعوته .. ولقد أخبره الله أن القرآن -

(١) د. محمد عمار « مسلمون ثوار » ص ٢٦١ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م.

(٢) « كتاب آثار ابن باديس » ج ٤ ص ٥٩ .

( الذي هو للناس كافة ) - شرف له ولقومه العرب . فقال تعالى : ( وإنك لذكر لك ولقومك ) .. «<sup>(١)</sup> » .

بل لقد جاءت عروبة القرآن في الإسلام ، سبيلاً لنشر العربية بين الذين يتدبرون بهذا الدين ، إذ بدونها لن يكون هناك الفقه الحق لهذا الكتاب العربي المبين ، ومن ثم كان الإسلام سبيلاً لاتساع دائرة العروبة ، بالمعنى القومي ، ذي المضمون الحضاري ، وتلك فة الامتناع بين العروبة والإسلام ! .. وبعبارة ابن باديس « فإن العرب قد رشحوا هداية الأمة ، وإن الأمة التي تدين بالإسلام وتقبل هدايتها ستتكلم بلسان الإسلام ، وهو لسان العرب ، فينمو عدد الأمة العربية بنمو عدد من يتكلمون لغتها ، ويهتدون مثلها بهدى الإسلام .. » ولذلك كان محمد - صلى الله عليه وسلم - بنظر ابن باديس « هو رسول الإنسانية .. ورجل القومية العربية ، والأمة العربية ، في آن واحد .. نهدي بهديه ، ونخدم القومية العربية خدمته ، ونوجهها توجيهه ، ونجيها لها ونحوت عليها ! ! .. »<sup>(٢)</sup> .

لكن ابن باديس لا يغفل عن أن الواقع لم يشهد امتداد العروبة إلى المدى الذي بلغه الإسلام . فهناك شعوب أسلمت ولم تتعرب . على حين تعرّت الجماعة التي تقطن اليوم ما بين الخليج والخليج .. فما هي إذن طبيعة العلاقة بين العرب وبين غير العرب من المسلمين ؟

هنا نجد ابن باديس واضحاً ومحدداً ... فالعرب : أمة في القومية .. وفي

(١) الترجمة : ٤٤ .

(٢) «كتاب آثار ابن باديس» ج ٤ ص ١٧ - ١٩ . ٢١

السياسة .. والوحدة السياسية ، يعني وحدة الدولة ، أمر وارد ، بل واجب بين من يتمتعون منهم بالاستقلال عن مناطق نفوذ الاستعمار ... أما الأمة التي تجمعها رابطة الملة والاعتقاد الديني ، دون رابطة العروبة القومية ، فإن رابطة الدين تشملها وحدة في النواحي الأدبية والاجتماعية - دون سياسية - ومن ثم دون الدولة الواحدة - فلابد ، والحال كذلك من التمييز بين نوع الرابطة التي تربط أصحاب القومية الواحدة ، وبين تلك التي تربط بين قوميات يجمعها الدين بذاته الدين .. فالعرب أمة ، في القومية والسياسة .. على حين كان المسلمون أنها في هذا الباب ، تجمعهم جميعاً رابطة الاعتقاد الديني ، وما أثمرت وتشمل من روابط أدبية واجتماعية .. ومن ثم فإن وجوب الوحدة السياسية ، في الدولة القومية ، لا يجب تعميمه في المحيط الإسلامي ، الذي يجب أن تقف بوحدة أمة وقومياته عند أشكال التضامن العقائدي والأدبي والاجتماعي ، تلك التي تهض بها أمة الإسلام ، ممثلة في علمائها وملوكها ، لا في ساستها ورجالات دولها ! ..

أما نصوص ابن باديس التي خصتها أفكاره هذه عن العلاقة بين « الإسلام العربي » و « الإسلام غير العربي » . فإنها تقول : « إذا قلنا : العرب . فإننا نعني : هذه الأمة المنتدة من المحيط الهندي شرقاً إلى المحيط الأطلسي غرباً والتي تنطق بالعربية . وتفكر بها . وتتغذى من تاريخها . وتحمل مقداراً عظيماً من دمها . وقد صهرت بها القرون في بوتقة التاريخ حتى أصبحت أمة واحدة هذه الأمة تربط بينها - زيادة على رابطة اللغة - : رابطة الجنس . ورابطة التاريخ . ورابطة الألم . ورابطة الأمل . فالوحدة القومية والأدبية متحققة بينها لا محالة .

ولكن .. هل بينها وحدة سياسية ؟

الوحدة السياسية لا تكون إلا بين شعوب توسس نفسها .. وإذا نظرنا إلى الأمة العربية ، على ضوء هذه الحقيقة ، فإننا نجد منها شعوباً مستقلة استقلالاً حقيقياً ، فهذه تتمكن بينها الوحدة السياسية ، وتجب ... ثم نجد شعوباً أخرى مصادبة بالاستعما .. فهذه لا وحدة سياسية بينها ولا بين غيرها .. مع شعورها التام بالوحدة القومية والأدبية العامة ، والمحافظة عليها والجاهزة لها ...» .

أما المسلمين . الذين تتوزعهم عدّة قوميات ، فإن علاقتهم شاملة لناحيتين . حددهما ابن باديس : «ناحية سياسية دولية .. وناحية أدبية اجتماعية .. فأما الناحية السياسية الدولية .. فهذه من شأن أنفسهم المستقلة .. وأما الناحية الأدبية الاجتماعية فهي التي يجب أن تهم بها كل الأمم الإسلامية المستقلة وغيرها .. إنها مهمة جماعة المسلمين ، وهم أهل العلم والخبرة الذين ينظرون في مصالح المسلمين من الناحية الدينية والأدبية .. ويصدرون عن تشاور ما فيه خير وصلاح .. فعلى الأمم الإسلامية جموعاً أن تسعى لتكون هذه الجماعة من أنفسها ، بعيدة عن السياسة وتدخل الحكومات ، لا الحكومات الإسلامية ولا غيرها ..»<sup>(١)</sup> .

هكذا ميز ابن باديس بين طبيعة الرابطة القومية العربية ، وطبيعة الرابطة التي تربط بين عامة المسلمين .. وبين العرب رابطة سياسية ، رابطة دولة واحدة .. على حين تقف الرابطة بين الأمم الإسلامية عند حدود الدين

(١) المصادر السابق . ج ٣ ص ٣٩٨ ، ٢٢٩ ، ٤١١ .

والأديبيات والاجتماعيات ، ترعاها وتنظمها جماعة المسلمين ، مثله في قادة الفكر والرأي والعلم ، دون أن ترق لوحدة الدولة ، ودون أن تصبح «ورقة» بيد الساسة يستغلون بها مشاعر التدين عند عامة المسلمين؟..

\* \* \*

هكذا ارتبطت «العروبة» بـ «الإسلام» في فكر تيار (الجامعة الإسلامية) ذلك الذي يلوره وقاده جمال الدين الأفغاني .. وكان هذا الارتباط واحداً من الأدلة على أصالة هذا التيار ، الذي انطلق من التراث العقائدي للمحضارة العربية الإسلامية ، وسعى ، بالتجدد الذاتي للأمة ، وبتفاعلها مع الحضارات الأخرى من موقع مستقل ومتميز وراشد ، إلى استشراف أكثر الآفاق استنارة وتقديماً .. فانتهى ، في فكر هذا التيار أي تعارض ما بين «العروبة» و«الإسلام» .. بل أصبحا مزيجاً يعكس مكانة «العروبة» في الإسلام «الدين» ، والإسلام «الحضارة» ، ومكانة «الإسلام» باعتباره الرسالة الخامدة التي جعلت الجامعة العربية مركزقيادة لشعوب الشرق منذ نزول الوحي بهذا الدين على رسوله الأمين .

### العثانية السياسية :

وقريب من تيار (الجامعة الإسلامية) هذا ، كان التيار الذي نسميه تيار (العثانية السياسية) .. والذي رأى أصحابه :

● أن العروبة رابطة قومية تجمع بين أبناء العرب ، الذين يكونون أمة واحدة ، بالمعنى القومي والسياسي ..

● وأن الرابطة الدينية ليست بدليلاً عن الرابطة القومية .. بل ولا هي بالصالحة ، منفردة ، لتأسيس الوحدة السياسية للجماعة والدولة ..

● وفي ذات الوقت فإن مطامع الغرب الاستعماري في الشرق تفرض على القوميتين ، العربية والتركية ، إقامة بناء الدولة العثمانية على أساس من «الرابطة العثمانية» . باعتبارها رابطة سياسية ، وليس دينية ، تمليها ضرورات التضامن والاتحاد في مواجهة الخطر الاستعماري الغربي .. مع ضرورة المساواة بين هاتين القوميتين في الحقوق والواجبات ، وترسيخ «اللامركزية» إطاراً يضم «المدرية القومية» في إطار «الاتحاد الدولة» ..

ولقد تبلور العرب المناصرون لهذا التيار وانتظموا في عديد من الجمعيات والأحزاب ، التي لم تسلم من ملاحقة الدولة العثمانية وأضطهدادها .. ومن هذه الجمعيات :

١ - (جمعية الإخاء العربي العثماني) التي أعلن العرب تأسيسها بالقدسية ، في ٢ سبتمبر ١٩٠٨م . عقب عودة الدستور العثماني ، وفي بداية حكم (جمعية الاتحاد والترقي) العثمانية ..

ولقد أعلنت (جمعية الإخاء العربي العثماني) هذه أنها تسعى إلى : ● حرمة الدستور ● وولاء مختلف الأجناس للسلطان ● وتحسين أحوال الولايات العربية العثمانية . على أساس المساواة بين العرب وغيرهم من أجناس الدولة ● ونشر التعليم باللغة العربية في المناطق العربية ● والسعى للمحافظة على العادات العربية ..

لكن عمر هذه الجمعية لم يبلغ الثمانية أشهر ، إذا اصطدمت بتيار التعصب

التركي . الذى قاده ( الاتحاديون ) ، والذى اتخد من « المركبة » و « التركى » سياطاً أهرب بها ظهور القوميات غير التركية في الدولة . وخاصة القومية العربية .. وظهر البون شاسعاً بين دعوة هذه الجماعة إلى المساواة بين القوميات وبين التخابات البرلمان التى أجراها الاتحاديون . فصنعوا بها برلماناً نسبة الترك فيه إلى العرب ٥ : ٢ على حين كانت نسبة السكان العرب للترك هي ٣ : ٤٩ .. أما « مجلس الأعيان » ، المعين ، فقد ضم ثلاثة من العرب ، من أصل أربعين عضواً ! ! .<sup>(١)</sup>

وبعد حل ( جمعية الاخاء العربي العثماني ) تبلور ( تيار العثمانية السياسية ) في :

٢ - ( الجمعية الفحطانية ) التي تأسست - كجمعية سرية - في أواخر ١٩٠٩ م .. وسعت إلى تحويل الدولة العثمانية إلى دولة لا مركزية ، تضم مملكة عربية ذات برلمان خاص وإدارة خاصة . ولغتها الرسمية العربية .. وفي ذات الوقت تظل هذه المملكة العربية جزءاً من المملكة العثمانية ، التي يمثل سلطانتها إمبراطورية مزدوجة ، عربية وتركية ، فيوضع على رأسه تاجين يمثلان مملكتيها كما كان حال إمبراطور هابسبورج ، فيينا ، والذي كان يحمل تاجي النمسا والبجر معاً ..<sup>(٢)</sup>

وبعد أن حكمت الظروف بحل ( الجمعية الفحطانية ) تجسدت فكرة « اللامركزية » في :

(١) « يقظة العرب » ص ١٠٩ - ١١٢ .

(٢) المصدر السابق . ص ١١٩ .

٣ - (حزب اللامركزية الإدارية العثمانية) الذي تأسس ، بالقاهرة ، من العرب العثمانيين ، في أواخر ١٩١٢م<sup>(١)</sup> وهو الحزب الذي رعى « المؤتمر العربي الأول » الذي عقدته ممثلو العناصر النشطة في المخالق القومي بياري من ١٨ - ٢٣ يونيو ١٩١٣م .. وفي هذا المؤتمر تبلور الفكر القومي العربي لتيار ( العثمانية السياسية ) في :

- أن العرب أمة متميزة قوميا ..
- وأن العثمانية رابطة سياسية ، وليس دينية ، ذلك « إن الرابطة الدينية قد عجزت دائمًا عن إيجاد الوحدة السياسية » .
- وأن الهدف هو « إيجاد مجتمع عثماني قوي ، يرقي فيه العرب ، بدون حائل يقف في طريقهم ، وحكومة رشيدة يشاركة العرب في أمورها » .
- وأن قيام هذا المجتمع العثماني رهن باستجابة السلطنة العثمانية لهذه المطالب .. فإن هي رفضت ذلك ، فإن الاستقلال العربي ، وطرح الرابطة العثمانية هنا الطريق ..<sup>(٢)</sup>

وبتصاعد المد « الطوراني » ، و « المركزية » ، و « التتريلك » ، الذي قاده « الاتحاديون » أخذت تذليل الآمال في قيام ( رابطة عثمانية سياسية ) تجمع العرب والأترالك في دولة اتحادية ... فسياسة التتريلك التي بدأت منذ سلطنة

(١) المصدر السابق . ص ١١٧ .

(٢) « المؤتمر العربي الأول » ص ٢٠ ، ٢١ ، ٣٦ ، ٣٧ ، ٤٢ ، ٤٣ ، ٤٤ ، ٤٥ . - من أحاديث وخطب رئيس المؤتمر عبد الحميد الزهراوى . وعبد الغنى العريسي . طبعة القاهرة سنة ١٩١٣م .

السلطان عبد الحميد قد خدت سيفاً بازراً ومصلحتها على عنق العربية . أهم الجامعات وأعزها عند الأمة العربية ... وسعى السلطان عبد الحميد التاريني . لتوظيف شعار (الجامعة الإسلامية) - كما فهمه وكما أراده - في خدمة إحكام سيطرة الترك على غيرهم من القوميات التي تضمنها الدولة . وعلى العرب خاصة .. هذا السعي قد أصبح . عند (الاتحاديين) قهراً وملائحة ومحاكيات للقيادات المستينة والنشطة في المقل القومي العربي .. حتى بلغ الأمر الذروة بالإعدامات الشهيرة التي نفذها السفاح التركي جمال باشا . بدمشق وبيروت . عامي ١٩١٥م و١٩١٦م . والتي علق فيها على أعداء المشائق كوكبة من ألمع زعماء الحركة القومية العربية في ذلك التاريخ ..

وهكذا أغلق العثمانيون السبيل أمام الحركة العربية والقوميين العرب .. بل وأمام المستيرين العرب عامة .. فلم يعد هناك مجال للمحدث عن (رابطة عثمانية) تجمع العرب والترك . بعد أن أصبح أولها شهيداً والثاني سفاحاً ! . بل لقد خفت صوت (الجامعة الإسلامية) إذ لم يكن قد يبقى من مضمون شعارها - خصوصاً بعد موت الأفغاني . وبعد يأسه من استجابة العثمانيين لنزجه في اليقظة القومية العربية - لم يبق من مضمون شعارها - كما يفهمه الاتحاديون - إلا ما يعني «التربيك » !!؟ ..

وعندما أغلقت كل السبل أمام الساعين لرابطة مانجمع العرب والترك انحرفت كل فصائل العمل القومي العربي على طريق (الجامعة العربية) وحدها . وفقط . فانعطفت الحركة القومية العربية بعيداً عن الحركة الإسلامية . وعاد الحديث عن «النناقض» بين (الجامعة الإسلامية)

و(الجامعة العربية) إلى الظهور . خصوصا وأن الحديث عن «الرابطة الإسلامية» كان ، يومئذ ، «سيئ السمعة !» - إن جاز التعبير - لارتباطه بدولة ظالمة ومستبدة ومريرة ومنهارة . ولما أصبح يعنيه . عند العرب . من قهر وسجن وشقق و«تربيلك» .

### العروبة .. فقط :

وكسمة عامة ، فلقد اشتركت فصائل اليقظة القومية . التي استبعدت ربط «العروبة» «بالياسلام» . ووقفت عند «العروبة» فقط .. اشتركت جميع هذه الفصائل في تبني (العلانية) - صراحة أو ضمنا - لأنها عندما خاضت معركتها ضد الدولة العثمانية . التي كانت تبرر مظلملها وتسلطها على العرب برابطة الدين ، لم «تميز» بين «إسلام آل عثمان» وبين «الإسلام الحق» ! .. فهي وإن ظلت على تدينيها . إلا أنها قد طرحت «الإسلام السياسي» عندما طرحت الارتباط بالأتراك العثمانيين ! .. واشتركت هذه الفصائل أيضا في «الإعجاب» بالحضارة الأوروبية المتألقة . ورأت في طريقها السبيل لنضجة العرب الحديثة .. وبهدين الموقفين المبدئيين تميز هذا التيار عن تيار (الجامعة الإسلامية) الذي قاده جمال الدين الأفغاني .. فالعروبة عند تيار (الجامعة الإسلامية) كانت تعنى تمايز العرب قوميا . وقيادةهم للمحيط الإسلامي الذي يرتبطون معه بروابط اعتقادية ومصلحية لا يصح قطعها ولا إغفالها .. والبعث الحضاري عند هذا التيار ، وإن لم يغفل الاستفادة من إنجازات الحضارة الأوروبية . إلا أنه كان حديثا عن بعث حضاري عربي إسلامي متميز . تميز الإسلام بالنهج الوسطى الذي يوازن بين أقطاب في الظواهر يحسها آخرون متناقضات لا سبيل إلى الجمع بينها ! .. أما التيار الذي وقف عند

(العروبة .. فقط) ، فإن ميله إلى النهج الغربي في التحديث والإحياء كان واضحاً ، وعاماً في فصائله كلها ! ..

وإذا شئنا أن نسلك معالم هذا التيار في خط مسيرته ، ويحدد ما طرأ عليه من تطورات ، فإننا نستطيع أن نكتف بذلك في اشارات تجمعها نقاط :

• فالبدايات الأولى لهذا التيار تمثلت في «المشروع العربي» لامبراطورية محمد على العربية ! .. فقسمة العروبة والإحياء القومي العربي كانا سلاحاً من أسلحة محمد على في صراعه مع العثمانيين - وذلك بصرف النظر عن الصدق وعن الدوافع - المهم أن صراع محمد على ضد العثمانيين قد أطلق العامل القومي العربي من عقاله ، للمرة الأولى في العصر الحديث ..

فإبراهيم باشا (1789 - 1848م) قائد الجيش المصري في حرب الأتراك بالشرق (1831 - 1841م) يعلن ، في الجواب عن : الحدود التي ستقف عندها جيوش فتحه<sup>١</sup> فيقول : «إلى مدى ما يتكلّم الناس وأتفاهم وإياهم باللسان العربي !»<sup>(١)</sup> ... وعندما يقابل «البارون ليوالكونت» قرب «طرطوس» 1833م ، يكتب ، في وصف فكره القومي العربي فيقول : «إن إبراهيم باشا يجاوز علينا بأنه ينوي إحياء القومية العربية ، وإعطاء العرب حقوقهم . وهو لا يفتأ يذكر جنوده بـ «فخاخ الأمة العربية» وبـ «جندها الثالث» .. إن فكر إبراهيم باشا أن يجعل من الإمبراطورية التي أسسها أبوه دولة عربية بحثة أى أن يكون حكامها ورعايتها وجنودها وضباطها من جنس واحد وأمة واحدة

(١) د. محمد عازر «العروبة في العصر الحديث» ص ١٦٩ . طبعة القاهرة سنه ١٩٦٧ م .

وأن يعيد إلى القومية العربية وجودها واستقلالها ، أسوة بلغتها وأدابها و تاريخها .. »<sup>(١)</sup>

ونفس التقييم للذات التجربة تجده عند الدوائر الانجليزية .. فالقنصل البريطاني بالاسكندرية يرصد الطابع العربي لمشروع محمد على منذ وقت مبكر قبل حرب الشام بعشر سنوات ، فيكتب بتقريره المؤرخ في يناير ١٨٢٢ م قائلا : « إن هدف محمد على المباشر هو تثبيت سلطته تثبيتا تاما في ولائي عكا ودمشق ، وهو بعد ذلك يرمي إلى بسط سيطرته على حلب ، في بغداد ، وجميع المناطق التي يتكلم أهلها اللغة العربية . وهو يسمى تلك البلاد : الجزء العربي من الإمبراطورية ! .. »<sup>(٢)</sup>

وبعد بداية حرب الشام ، يكتب وزير الخارجية الانجليزي « بالمرستون » ، في ٢١ مارس ١٨٣٣ م ، إلى وزيره في نابولي ، قائلا : « إن هدف محمد على الحقيق هو إقامة مملكة عربية تضم جميع البلاد التي تتكلم اللغة العربية ... ونحن لا نرى سببا يبرر إحلال ملك عربي محل تركية في السيطرة على طريق الهند ؟ ! .. »<sup>(٣)</sup>

أما « بروكش » . رئيس البعثة النسوافية التي أرسلها « مترنيخ » لقصص حقائق مشروع محمد على ، هذا ، فإنه يكتب عنه قائلا : « .. يبدو أن الاتجاه الأكيد هو نحو تكوين إمبراطورية عربية ، تشمل مصر والنوبة وسناجور ودارفور

(١) المرجع السابق ، ص ١٧٠ - ١٩٧٢ .

(٢) « بقعة العرب » ص ١٤ « هامش » .

(٣) المرجع السابق ، ص ٢١ - ٢٢ .

وكردفان ، في أفريقيا ، وشبه الجزيرة العربية ، في آسيا ، حتى الخليج ، وتمتد على الشاطئ الأيمن للفرات لتشمل سوريا بأسرها ..<sup>(١)</sup>

فأصحاب المشروع ، والفرقاء الآخرون الذين رصدهم وحددوا طبيعته وأبعاده - المحايدون منهم والمعادون - قد أجمعوا على أنه قد مثل ، فيما مثل حركة بعث وإحياء القومية العربية ، كانت باكورة سعي هذه الأمة على طريق استقلالها القومي ، في العصر الحديث .

● وحتى بعد هزيمة المشروع العربي محمد على ، بتحالف الغرب الاستعماري مع العثمانيين ضده ، ومعاهدة لندن ١٨٤٠ م ، فإن «الفكرة» قد بقيت حية في صفوف الحركة الوطنية المصرية .. ورأيناها تتردد في أوساط قادة الثورة العرابية .. ففي جلسة ضمت عرابي (١٨٤١ - ١٩١١ م) ومحمد عبد الله نديم (١٨٤٥ - ١٩٠٥ م) وعبد الله البارودي (١٨٤٦ - ١٨٩٦ م) وحسن موسى العقاد ومحمود سامي البارودي (١٩٠٤ - ١٨٤٠ م) وهم أبرز قيادات «الحزب الوطني الحر» الذي قاد الثورة ، يتحدث البارودي ، في ١٨ يونيو ١٨٨٢ م ، عن مشروع مصر العربي فيقول : «لقد كنا نرمي ، منذ بداية حركتنا ، إلى قلب مصر جمهورية ، مثل سويسرا ، وعندئذ كانت تنضم إلينا سوريا ، ويليها الحجاز ... ولكننا وجدنا العلماء لم يستعدوا لهذه الدعوة - (دعوة الجمهورية) - لأنهم كانوا متأخرین عن زمانهم ، ومع ذلك سنجهد في جعل مصر جمهورية قبل أن نموت ! ..<sup>(٢)</sup>

(١) «العروبة في العصر الحديث» ص ١٨٨ .

(٢) انظر دراستنا عن «الحزب الوطني الحر» «مجلة الإذاعة والتلفزيون» ، القاهرة - ١٥ مايو سنة ١٩٧١ م .

● أما في المشرق العربي ، فقد بدأت الدعوة المنظمة إلى فكرة (العروبة .. فقط ) في أحضان مدارس التبشير الغربية ، التي كانت طلائع المد الاستعماري الغربي في هذه المنطقة ، والأدوات التي مهدت الطريق لجيوش الغزاة ! .. وفي رصد هذه الظاهرة ، وفي وعي دوافعها وتطوراتها عبرة بالغة لكل من ينظر في طبيعة العلاقة التي يجب أن تقوم بين (العروبة) و (الإسلام) ؟

فالقوى الاستعمارية الغربية التي كانت متربصة ببنية دولة الرجل المريض كي ترث تركتها ، قد اجتمعت ضد «المشروع العربي» لـ «محمد على» ، وناصرت السلطنة العثمانية .. فبدأت وكأنها تنصر «الإسلام» على «العروبة» ! .. فلما زال خطر «المشروع العربي» على أطلاعها ، بعد ١٨٤١م ، كان مصدر الخطر على مطامعها آتيا من الدولة العثمانية ، أي من «الإسلام» ! فاستدانت تشجع بواسطة إرساليات التبشير ، الفكرة العربية ، المستبعدة لزوج العروبة بالإسلام فكان أن تكونت تحت رعاية الأميركيكان ، بيروت ، ١٨٤٧م أول جمعية ثقافية بشرت به (العروبة .. فقط) . وهي (جمعية العلوم والفنون) ، التي ضمت عضويتها ناصيف البازجي (١٨٠٠ - ١٨٧١م) وبطرس البستاني (١٨١٩ - ١٨٨٣م) وايلي سميث ، وكونيسيوس فانداليك ، والكولونيل - الانجليزي - تشرشل ، وكثيراً من الأميركيكان ! .

ولقد حدا اليسوعيون - ومن ورائهم فرنسا - حذوا الأميركيكان ، فأقاموا إرساليتهم (الجمعية الشرقية) ١٨٥٠م ، تحت رعاية الأب هنري دوبرونير (١٨٢١ - ١٨٧٢م) ..

وكانت عضوية هاتين الجمعيتين مقصورة على الأجانب والنصارى

العرب ... ولقد لعبتا دورا رائدا في إحياء اللغة العربية والتراث العربي بالشام  
إذ كان ذلك موقفا عريبا في مواجهة التركية والترنريك ..

فلا كانت ١٨٥٧م تألفت (الجمعية العلمية السورية) التي شاركت  
القيادات الإسلامية في تشكيلها ، مشترطة بإبعاد المبشرين والأجانب عن  
عضويتها ... ولقد استطاعت هذه الجمعية ، التي ضمت عضويتها قيادات  
الطوائف الدينية العربية المختلفة ، أن تنهض بدور بارز في البعث الثقافي العربي  
بل ودعت بعض منشوراتها وأثارها الأدبية - مثل قصيدة إبراهيم البازجي  
(١٨٤٧ - ١٩٠٦م) - إلى الاستقلال القومي والسياسي للعرب عن  
الأتراك ..<sup>(١)</sup>

وبقدر ما كان الطابع العرفي لنشاط هذه الجمعيات «الثقافية - القومية»  
يتزايد ، حججاً وصدقًا ، كان تزايد ابعاد الارساليات الغربية وأنصارها عن  
مناصرة هذه الجمعيات .. فهم في البداية قد ناصروا «العربية» ضد  
«التركية» ، فلما رأوا أن «العربية» توشك أن تملك المقاليد اتجهوا بالتعليم في  
مدارسهم التبشيرية إلى لغاتهم الأوروبية ، حتى لقد أدى ذلك - كما يقول  
جورج انطونيوس - : «إلى إبراز الخلافات الطائفية وتفويتها - وهي عقبة  
تعترض طريق النهضة القومية - كما أدى انتشار التعليم العربي في الشام إلى انتقال  
قيادة حركة العرب القومية من النصارى إلى المسلمين ، لأنه قد أصبح الأثر  
الروحي للثقافة العربية في عقول الطلاب ، الذين كانت أغلبيتهم الساحقة من  
النصارى !؟ ..<sup>(٢)</sup>

---

(١) «يقظة العرب» ص ١ ٢٥ ٤٥ - ٤٩ . (٢) المصدر السابق . ص ٩٦ - ٩٩ .

● وفي ١٨٧٥ م تأسست أولى الجمعيات السياسية - لا الثقافية فقط كما كان الحال من قبل ... تأسست سرا ، وضمت النصارى وال المسلمين ، وتعدى نشاطها نطاق بيروت فاتخذت لها فروعا في دمشق وطرابلس وصيدا ، وافضحت منشوراتها عن برنامجهما القومى الداعى إلى الثورة من أجل :

١ - استقلال سوريا متحدة مع لبنان ..

٢ - الاعتراف باللغة العربية كلغة رسمية للبلاد .

٣ - والغاء الرقابة وكافة القيود التي تحول دون حرية الرأى وانتشار العلم ..

٤ - وعدم استخدام الوحدات العسكرية المختلدة من العرب خارج المناطق العربية ..<sup>(١)</sup>

● وفي ١٩٠٤ م كون نجيب عزوري . بياريس جمعية قومية ثورية هي (رابطة الوطن العربي) .. وفي السنة التالية أصدر ، بالفرنسية ، كتابه ( يقظة الأمة العربية ) .. وفي أبريل ١٩٠٧ م بدأ يصدر مجلته الفرنسية ( الاستقلال العربي ) ... لكن جهود هذه الجمعية قد وقفت عند حد تعريف الفرنسيين بقضية العرب القومية ، دون أن تحدث أثرا يذكر على أرض الواقع العربي في المشرق ..<sup>(٢)</sup>

● وبعد أن استولى ( الاتحاديون ) - ( جمعية الاتحاد والترق ) - على السلطة في الدولة العثمانية ، واتسمت سياسة « المركبية » و « التريلك » بالعنف

---

(١) المصدر السابق . ص ٧٩ ، ٨١ ، ٨٤ ، ٨٥ .

(٢) المصدر السابق . ص ١٠٣ ، ١٠٤ .

والقصوة ، تكونت في مواجهة هذه الترعة « الطورانية » أهم جمعيتين قوميتين عربيتين (جمعية العربية الفتاة) التي تأسست بباريس ١٩١١م ، ثم نقلت مركزها إلى بيروت ١٩١٣م ، ثم إلى دمشق في العام التالي .. ولقد غلب الطابع الإسلامي على عضوية هذه الجمعية ، التي سعت إلى « تحقيق استقلال البلاد العربية ، وتحريرها من الحكم التركي وأية سيطرة أجنبية أخرى . »<sup>(١)</sup>

أما الجمعية الثانية فهي (جمعية العهد) التي كونتها الضباط عزيز على المصري - (باشا) (١٨٧٩ - ١٩٦٥م) - أوائل ١٩١٤م والتي كانت بالنسبة للضباط العرب في الجيش العثماني بمثابة (العربية الفتاة) للمدنيين .

وفي ١٩١٥م تم الاتصال بين (العربية الفتاة) و(العهد) ، بدمشق فتوحدت خططها واجتمعت مواردهما استعداداً للثورة العربية على الأتراك الذين كانوا قد دخلوا الحرب العالمية الأولى في جانب الألمان ، ضد الحلفاء .<sup>(٢)</sup>

لكن هذه المسيرة القومية العربية التي اخترط فيها عرب المشرق لم تؤت الثمرة المرجوة ... ولعل القدر كان يسخر عندما جعل إيجاهض مشروعها العربي بفعل الغرب والترك ، معا ، رغم أنهم كانوا أعداء متشاربين ! .. فالأتراك قد أعدموا أبرز قيادات الجمعيات القومية العربية ، الأمر الذي جعل هذه الجمعيات تسلم زمام أمرها لقائد من خارج صفوفها ، هو الشريف حسين بن علي (١٨٥٦ - ١٩٣١م) الذي ، وإن لم ينقصه الطموح والحسن القومي ، إلا أن ثقته في « الشرف » الانجليزي قد أدت إلى المأساة التي تخضت عنها الحرب العالمية

(١) المصدر السابق . ص ١٢٠ ، ١٢١ ، ١٣٢ .

(٢) المصدر السابق . ص ١٣٠ ، ١٣١ .

الأولى بالشرق .. فقابلت وعد تميزت بالغموض في كثير من جوانبها . أُعلن الشريف ، من الحجاز ، ثورة العرب ضد الأتراك في ٥ يونيو سنة ١٩١٦ م .. على حين كان الانجليز والفرنسيون والروس قد تبادلوا - سرا - قبل ذلك بشهر واحد - في ٩ مايو - المذكرات حول معاهدة « سينكسل - بيكون » التي اقتسموا بها الشرق العربي ! ..

وبانتهاء الحرب أعلنت المأساة ... فلسطين والعراق احتلتها الانجليز .. وسوريا ولبنان احتلتها الفرنسيون .. وانتهى المطاف بالشريف حسين : ملكا سابقا يعيش في قبرص منفيا ... ومع ذلك فقد ظل على ثقته « بالشرف الانجليزي » مرجعا المأساة والغدر إلى شخص رئيس الوزراء « لويد جورج » ، متربحا على روح « كتشنر » ! .. ففي حديثه إلى جورج انطونيوس في ربيع سنة ١٩٣١ م يقول : « إن الانكليز ، يا ولدي ، قوم شرفاء ، بالقول وبالفعل وحين تقبل الأيام وتدير . أقول : شرفاء . ولكن حضرة صاحب الدولة لويد جورج بهلوان وتعلب ... رحم الله روح حضرة صاحب المعالي كتشنر ! »<sup>(١)</sup> .

فهل كان لقضية العرب القومية أن تنتصر في حلف مع الانجليز والفرنسيين !؟ وتاريخهم معها و موقفهم منها هو ما أشرنا إليه !؟ .. وهل كان لهذه القضية أن تنتصر بقيادة مثل قيادة الشريف جسين ؟ ! ..

### البعث الإسلامي الجديد :

لو أن النصر قد حالف الحركة العربية بالشرق لهان الأمر حتى على التيار

(١) المصدر السابق . ص ٢٠٧ .

الإسلامى الذى لم يكن راضيا عن الوقوف عند (العروبة) فقط ، مقصومة عرها عن (الإسلام) .. لكن الحرب العالمية الأولى قد انتهت بمحاسبة للمجتمع فالوطن العربى قد سقط بأكمله تحت الاحتلال الاستعمارى الغربى .. و «الخلافة» العثمانية قد أزالتها «العلمانية» التركية التى تزعمهاأتاتورك (١٨٨١ - ١٩٣٨م) سنة ١٩٢٤م .. فلا الرمز والشكل «الإسلامى» بقيا ولا العروبة انتصرت ..

و زاد من الخطير على ذاتية العرب المسلمين ، وطابعهم الحضارى التميز أن تيار (العروبة .. فقط) ، رغم تحوله من محالفته الدول الاستعمارية إلى الثورة عليها - بعد أن غدرت به ونقضت عهودها معه - إلا أن ولاءه قد ظل محفوداً للحضارة الغربية ، يرى فيها : الحضارة الوحيدة ، وفي طريقها : طريق التحديـث الـوحـيد ..

وبعد فرض الغرب لسيطرته الاستعمارية على الوطن العربى ، وما وراءه من بقاع العالم الإسلامى ، بدأت محاولات الغرب الجادة لاحتواء العرب والمسلمين حضارياً ، فلقد تحول وطننا إلى «هامش لاقتصاد الغرب» ، يقدم العمالـة الرخيصة ، والمواد الخام بالأثمان الرمزية ، وأصبح سوقاً لسلعـ الحضـارةـ الغـربيةـ وأدواتـهاـ .. ولقد بدأـتـ تلكـ السـلعـ والأـدوـاتـ تـلـعبـ دورـهاـ فيـ تحـويـلـ الشـرـائـحـ التيـ تسـكـنـ المـدنـ ،ـ وـخـاصـةـ المـثقـفـينـ مـنـهـمـ إـلـىـ الـحـيـاةـ عـلـىـ الخـطـ الأـورـبـيـ وـسانـدـتهاـ فـذـ ذـلـكـ الـأـفـكـارـ وـالـقـيمـ الـواـفـدـةـ مـعـ الغـزـاةـ الـمـتـصـرـينـ ..ـ وـزـادـ مـنـ فـعـالـيـةـ تـيـارـ «ـالـتـغـريبـ»ـ هـذـاـ التـالـقـ وـهـذـهـ العـظـمـةـ وـهـالـهـالـةـ الـتـىـ أـحـاطـتـ بـالـحـضـارـةـ الـأـورـبـيـةـ ذاتـ التـقـدمـ الـذـىـ بـهـرـ الـأـبـصـارـ وـالـبـصـائرـ فـيـ بـيـئةـ مـتـخـلـفةـ أـخـذـ بـنـوـهـاـ يـقـارـنـونـ هـذـهـ الـحـضـارـةـ وـإـنجـازـاتـهاـ الـضـخـمـةـ ..ـ فـيـ الصـنـاعـةـ وـالـعـلـمـ وـالـفـكـرـ وـالـفنـ

بالتخلف والركاكة والرؤس الفكرى الذى عاشوا فيه قرونًا طويلة تحت حكم الملايك والعثانيين .. ولقد أسمهم في زيادة الدهشة والانبهار لدى الصفة المتفقة :

- ١ - أن هذه الصفة لم تعرف من تراثها سوى صورته « المملوکية - العثمانية » ، لأن الصلة كانت قد انقطعت بتراث « الإسلام : الحضارة » منذ أن تراجعت حضارتنا عن النمو والعطاء .
- ٢ - أن حركة الاستشراق - في جملتها - قد تعمدت بث روح الهزيمة في عقول الأمة وقلوبها ، بإبرازها الجانبي المظلم من تراث أمتنا ، وردتها كل إيجابياته إلى تراث أوروبا اليوناني ، الأمر الذي رسب في العقول أن أمتنا لم تصنع بحدا غابراً متميزة وخاصاً ، فلأنّ لها أن تصنع شيئاً من ذلك وهي على ما هي عليه من الضعف الذي وصل بها إلى حد الهزيمة أمام الأوروبيين أبناء الحضارة الفريدة المنتصرة ؟ ! ..
- ٣ - أن مراكز التبشير بحضارة الغرب ، دينية وفكرية وتعلمية ، قد سارت على درب حركة الاستشراق ، في تزعزع ثقة أمتنا بذاتها ... ولقد كانت تلك المراكز ، كما كانت حركة الاستشراق - الا قليلاً منها - طلائع للمد الاستعماري الغربي ، نازلت عقول الأمة بالأسلحة الفكرية منازلة الجيوش الاستعمارية بجيوشنا الوطنية سواء سواء ! ..
- ٤ - أن جامعات الغرب ومؤسساته العلمية والفكرية كانت « المصانع » الذي هيأ « الكوادر » السياسية والفكرية الوطنية التي أخذت تشارك السلطة المحتلة في إدارة مراافق البلاد .. حتى أصبحنا ندرس على أيدي أعداءعروبة والإسلام كل شيء ، بما في ذلك اللغة العربية وعقائد الإسلام ؟ ! ..

فكانَت الثّرّة : « تيار التّغريب » الذي علا صوته حتّى انفرد بالساحة ، في المدرسة والجامعة والمنتدى والصحيفة والكتاب والديوان ... والذّي أُجبر التيار الديني - الذي وقف به الجمود عند فكرية العصر العثماني - على التّفّوّق والانزواء .. وكانت مقوله : إنّ تقدمنا رهن بأن نصبح غريباً في الحضارة ، وإن ذلك هو الطريق لنكون شركاء للغرب ، بدلاً من أن نظل هامشاً تابعاً .. كادت هذه المقوله أن تصبح مسلمة من المسلمات ! ..

ولقد كانت (العلمانية) واحدة من ابرز ثمار « تيار التّغريب » .. فالبورجوازية العربية وطلائعها المثقفة قد تعلقت « بليبرالية » الغرب ، في السياسة والاقتصاد ، وكذلك تعلقت « بعلمانية » . وبشرت بها في ربوع البلاد .. وكانت من قبل قد طبّقت « العلمانية » في حقل القضية القوميّة .. ولقد زادها افتئاعاً بالعلمانية أن صورة الإسلام عندها كانت هي صورته في عصور الانحطاط ، تحت حكم المماليك والأمراء العثمانيين . وهي صورة متشلّة ومشوهة بالشّعوذة والخراقة التي غطّت جوهر الإسلام الأصيل .. فهي لم تعرف على « الإسلام : الحضارة » ، لأنّ المستشرقين كانوا أعلم منها بالتراث .. كما لم تعرف بشكل كافٍ على الإسلام كما قدمته مدرسة (الجامعة الإسلامية) .. لأنّ إسلام هذه المدرسة كان مضطهدًا من الاستعمار ، ومن تيار « التّغريب » ، ومن أهل الجمود الذين لا يزالون يعيشون مع المماليك والعثمانيين في العصور الوسطى ! .. ومن هنا كان بريق « العلمانية » ، وكان النّجاح الذي حقّقه عندما اكتسبت لها الواقع في دوائر الفكر والسياسة ذات التّفود والتّأثير ..

وأمام هذا النّجاح الذي حقّقه تيار « التّغريب » ، لاح الخطر في الأفق

واضحا وعظيا .. فالوطن الذى تحول إلى « هامش لاقتصاد الغرب الاستعماري » يوشك أن يتحول إلى « هامش لحضارته » ، ولو تم ذلك فستأبدى التبعية ويستحكم الاستغلال ! ..

وهنا عاد القانون القديم ليفعل فعله من جديد .. فتطلعت الأمة ، بالفطرة والوعي معا ، إلى حصنها التقليدي العتيق ، إلى الإسلام ... وكان أن بُرِزَ وتعاظم تيار اليقظة والبعث الإسلامي ، الذى ولد هذه المرة ، « حزبها - منظما » والذى بدأ بتأسيس الشيخ حسن البنا ( ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م ) لجماعة ( الإخوان المسلمين ) ١٩٢٩ م .. وهى الجماعة التى أصبحت أوسع حركات الإصلاح الإسلامي وتنظيماته انتشاراً بعالمي العربية والإسلام في عصرنا الحديث ... ونحن نستطيع أن نرصد في « إسلام » هذا التيار الإسلامي الجديد عدداً من المصادص ، منها :

١ - أن الإخوان المسلمين ، كحركة إصلاح إسلامي . لم يكن الإسلام عندها هو إسلام علماء المؤسسات الدينية التقليدية ، أولئك الذين ظلوا واقفين عند المتون والمحواشى والتعلقات والتهبيشات التي أثمرها عصر المالكى والعثماينى .. بل تقدم ( الإخوان ) خطوات ، فتجاوزوا فهم أهل هذه المؤسسات للإسلام .

٢ - لكن الإخوان المسلمين لم يبلغوا في فهمهم للإسلام وطرحهم الحلول الإسلامية لمشكلات العصر ما بلغته حركة ( الجامعات الإسلامية ) ، التي بلور فكرها الأفغاني محمد عبد .. فعقلانية تيار ( الجامعات الإسلامية ) لأنجدها عند ( الإخوان ) ، كما لأنجدهم الجرأة في تناول القضايا ، ولا الحسم إذا ما

عرضت لهم هذه القضايا .. وربما كان في مقدمة أسباب ذلك أن (الجامعة الإسلامية) لم تكن حزباً وتنظيمها ينخرط فيه «العامة» وينهض بناؤه على «الجناهير» ، وإنما كانت حركة «صفوة» فكرية في الأساس ، فلذلك عرضت لل المشكلات بجرأة ، وقدمت الحلول الحاسمة ، وسلكت لذلك سبل العقل .. وهي سهل إن لاءمت «الصفوة» فقد لا تلامي «العامة» و«الجمهور» ! .. وتلك قضية لأنخذه عين الباحث في المجتمعات المختلفة ، وفي أي مرحلة من مراحل التاريخ .. وفي تراثنا أمثلة تشهد بذلك . (المعتزلة) ، مثلاً ، كانت تقل «شعبتهم» ويقتصر «جمهورهم» كلما زادت قسمة الفكر «الفلسفى» في بنائهم النظري ! ... ولذلك فإننا نستطيع أن نقول : إنه إذا كان علماء الدين في المؤسسات التقليدية قد نهضوا بدور «وعاظ الأمراء والسلطانين» فإن دعوة (الإخوان المسلمين) قد نهضوا بدور «وعاظ العامة والجناهير» ، وغاب «الفكر» - بمعناه الخاص - من ساحتها ! ..

٣ - وكما لم يكن الإخوان المسلمين على مستوى فكر حركة (الجامعة الإسلامية) ، عمما وجرأة وحسناً ورقاً ، فإنهم ، كذلك ، لم يكونوا متواضعين إلى المستوى الذي وقفت عنده (الوهابية) أو (السنوية) أو (المهدية) ، وذلك لنشأتهم في المجتمع المصري ، الذي بلغ في التحضر والرقي مستويات لا تلاميها أفكار دعوات جاءت لتلامي البداونة والبيشات التي لاحاجة بها إلى الفكر المركب ، والتي تستطيع حل مشكلاتها بظواهر النصوص ! .. لقد وقف تيار (الإخوان) . فكريًا ، بين بين ... فلا هو بلغ «عقلانية» تيار الأفغاني ومحمد عبده ، ولا هو تدنى إلى «بداوة» محمد بن عبد الوهاب ! ..

وبحكم نشأة هذا التيار وانتشاره في حقبة تعاظم فيها خطر حركة «التغريب» على عقيدة الأمة وعلى تمايزها الحضاري ، وبمحكم تخلفه عن نهج مدرسة الأفغاني ومحمد عبده ، الذي لم يكن يرفض النظر في الحضارات الأخرى ، بل ولا التسلح بأسلحة الأعداء لمنازلتهم بها ... فلقد رفض (الإخوان) ، (العلمانية) ... وكان من حقهم ، بل وواجبهم رفضها - لكنهم لم يبرزوا رفض الإسلام «للدولة الدينية» و«السلطة الدينية» ، على الرغم من قوصم بنيابة الحاكم عن الأمة ، لأنهم ، في النهاية ، بدوا كمن يجردون الأمة من السلطات السياسية والشرعية ، ويتحدون عن «قانون إلهي» جاهز .. كما دفعهم هذا الموقف إلى موقع المدافعين عن خلافة آل عثمان ! ..

\* \* \*

وحتى نفهم موقف هذا التيار الإسلامي المنظم والجزئي من الفكرة القومية العربية ، وحركتها ، ومن علاقة (العروبة .. وجامعتها) (بالإسلام .. وجامعته) ... فلابد من الاتباه إلى أمرين :

الأول : أن مضمون المصطلحات لدى كتاب هذا التيار و «مفكريه» لن يكون ، بالضرورة ، هو مضمونها في الفكر العربي القومي ، الذي شاع في الأوساط المدنية للمثقفين العرب .. الأمر الذي يوحى بالاختلاف حيث لا اختلاف في بعض الأحيان ! ..

والثاني : أن هذا التيار لم يتخد موقفا واحدا من قضية العروبة والقومية العربية ، بل لقد اختلفت مواقفه باختلاف القادة ، ومواطنهن القومية وحظهم من «الفكر» في هذا الميدان ! ..

فتحن ، مثلا ، واجدون عند الشيخ حسن البنا أكثر مواقف هذا التيار نضجا إزاء هذه القضية .. وأقرب هذه المواقف إلى الصيغة الصحيحة للعلاقة مابين (العروبة) و (الإسلام) ..

● صحيح أنه كتب يهاجم «القومية» .. وتحت عنوان : (لا القومية ولا العالمية ، بل الأخوة الإسلامية) كتب يقول : «... فالقومية مبدأ خطير لا يتسع إلا للشروع والآثام والمحروب والتخاصم والتنافس والتراحم»<sup>(١)</sup> .. لكن «القومية» التي كانت في ذهن الرجل وهو يكتب هذا المقال هي «الفرعونية» «الإقليمية» .. التي كان يقدمها سلامة موسى (١٨٨٨ - ١٩٥٨م) بديلاً ونقضاً للعروبة في الثلاثينات ! ... فواجب . إن . لا يساء تفسير كلاماته من قبل خصمه .. وواجب كذلك أن يتتبه «الكتبة» من تلامذته ، الذين أخذوا كلاماته هذه فعمموها ، وأخذوا بها موقفاً معادياً للعروبة والقومية العربية ! ..

● بل إن الرجل لم يرفض «الفرعونية» و «المصرية» كتراث حضاري وتاريخ ، بل نظر إليهما كمنطلق لحاضر جديد ومستقبل أرحب يضم عالم العروبة والإسلام .. فكتب يقول : «... فالمصرية ، أو القومية لها في دعوتنا مكانها ومترتها وحقها من الكفاح والتضال ... إننا مصريون بهذه القومية في البقعة الكريمة في الأرض التي نبتنا فيها ونشأنا عليها ، ومصر بلد مؤمن ، تلقى الإسلام تلقياً كريماً ، وزاد عنده العدوان في كثير من أدوار التاريخ ... وهو لا

---

(١) زكريا سليمان يومي «الإخوان المسلمون والجماعات الإسلامية في الحياة السياسية المصرية ١٩٢٨ - ١٩٤٨» ص ١٦٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م . «مقال البنا مستور بمجلة «الإخوان المسلمون» ١١ ربيع الثاني سنة ١٣٥٢ هـ ، سنة ١٩٣٤ م ..

يصلح إلا بالإسلام ... وقد انتهت إليه . بحكم الظروف الكثيرة حضانة الفكرة الإسلامية والقيام عليها ... وليس يضررنا أن نعني بتاريخ مصر القديم . وبما ترك قدماء المصريين من آثار الحضارة والعمaran ، وما سبقو الناس إليه من المعرفة والعلوم والفنون . فنحن نرحب بعصر القديمة ، كتاريخ فيه محمد وفيه عزة وفيه علم ومعرفة ، ونحارب هذه النظرية كمنهج عمل يراد صبغ مصر به وعودتها إليه ... »<sup>(١)</sup> .

● وهو عندما يتصدى بالنقاش للدعوة « الفرعونية - الإقليمية » . إنما يكشف عنحقيقة موقفه الفكرى ، الذى لا ينكر للمصرية ، وإن كان يرفض الانغلاق فى إطارها . بل يسعى لتكون مصر جزءاً من قومية أكبر هى القومية العربية المرتبطة بعالم الإسلام ، فيكتب سنة ١٩٣٤ تحت عنوان : ( مصر عربية ، فليبق الله المفردون للكلمة ) يقول : « ... وأما خطأ الفكرة من ناحية القومية المصرية ، فلأنّ نمسكنا بالقومية العربية يجعلنا أمة تعتقد حدودها من الخليج إلى المحيط ، بل إلى أبعد من ذلك ، ويبلغ عددها أضعاف أضعاف الملايين الخصورة في وادي النيل ، فـأى مصري يكره أن تشاشه هذه الشعوب التي تظلمها العربية شعوره وأماله وأفراحه وألامه . إن من يحاول سلخ قطر عربى من الجسم العام للأمة العربية يعنى الخصوم الفاسدين على خفض شوكة وطنه وأضعاف قوه بلاده ، ويصوب معهم الرصاصة إلى مقتل هذه الأوطان المتحدة في قوميتها ولغتها ودينهنها وآدابها ومشاعرها ومطاعها .. »<sup>(٢)</sup> .

(١) المرجع السابق . ص ١٦١ ، ١٦٢ .

(٢) المرجع السابق . ص ١٦٦ . « ومقال البنا منشور بمجلة « الإخوان المسلمين » ١ جادى الآخرة سنة ١٩٥٢ م . سنة ١٩٣٤ هـ . »

● وعندما قامت (جامعة الدول العربية) ، عقب الحرب العالمية الثانية كتب البنا مؤيداً لقيامها ، وتحدث عن موقف (الإخوان) منها في مقال عنوانه (آمالنا في الجامعة العربية) فقال : « من أول يوم ارتفع صوت الإخوان هاتفا بتحية الجامعة العربية ، والأخوة الإسلامية ، إلى جانب الرابطة القومية والحقوق الوطنية . وكان الإخوان يرون أن الدنيا ستصير إلى التجمع والتكتل وأن عصر الوحدات الصغيرة والدوليات المتناثرة قد زال أو أُوشك ، وكان الإخوان يشعرون بأنه ليس في الدنيا جامعة أقوى ولا أقرب من جامعة تجمع العربي بالعربي ، فاللغة واحدة ، وال الأرض واحدة ، والأمال واحدة ، والتاريخ واحد ... »<sup>(١)</sup>

ونحن نلاحظ أن البنا لم يضع « الدين » بين الروابط التي تجمع العربي بالعربي ، في هذا المقال .. لكنه في مناسبات أخرى كان يتحدث عن الدين كعامل من العوامل التي تتكون الأمة والقومية من مجموعها ...<sup>(٢)</sup> كما تحدث عن (قومية الإسلام) تحت هذا العنوان . فقال : « إن الفرد إذا أخذ القرآن بيده ، والستة المطهرة بيساره ، ووضع سيرة السلف أمام عينيه ، لرأيت من كل ذلك أن للإسلام قومية جامعة ووحدة ورابطة حول العقيدة والمبدأ ...<sup>(٣)</sup> وليس في هذا ما يضر وضوح فكر الرجل في المسألة القومية العربية ، خصوصا

(١) المرجع السابق . ص ١٧٠ « المقال مشور بمجلة « الإخوان المسلمون » ٢٢ ذى القعدة سنة ١٣٩٥ هـ . مارس سنة ١٩٤٦ م . » .

(٢) مقال « مصر عربية . فليت الله المفرقون للكلمة » . - مجلة « الإخوان المسلمون » ١ جهادى الآخرة سنة ١٣٥٢ هـ . سنة ١٩٣٤ م . المرجع السابق . ص ١٦٥ .

(٣) المصدر السابق . ص ١٧٥ . « والمقال مشور بمجلة « الإخوان المسلمون » ٨ ذى القعدة سنة ١٣٥٢ هـ . سنة ١٩٣٤ م . » .

إذا نحن أدركنا مكان الإسلام منعروبة ، والعلاقة بينها ، والمضمون الفضفاض لمصطلح «القومية» كما كان يستخدمه الرجل ..

● بل لقد أبصر البنا ، وعلى نحو جيد ، مكانة العرب القيادية في عالم الإسلام . ودورهم القائد في تجديده ونهضة أمته . فكتب يقول : «إنعروبة ، أو الجامعة العربية لها في دعوتنا مكانها البارز وحظها الوافر . فالعرب هم أمّة الإسلام الأول ، وشعبه المتميّز ، ويحق ما قال الرسول - صلى الله عليه وسلم - : «إذا ذل العرب ذل الإسلام». ولن ينهض الإسلام بغير اجتماع كلمة الشعوب العربية ونهضتها . وإن كل شبر أرض في أرض وطن عربي تعتبره من صميم أرضنا ومن لباب وطننا ..»<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

لكتنا كثيراً مانفتقد هذا الموقف القومي العربي . الذي تميز به حسن البنا عند غيره من المتسبّين إلى (جامعة الإخوان) أو من قادة الحركات الإسلامية المناظرة لها في النهج والمعاصرة لها في التاريخ .

● فمن «كتبة» (الإخوان) من كتب عن دعاة القومية العربية فوصفهم بأنهم : هم «الشعوبيون العرب»!<sup>(٢)</sup> ..

ووصف القومية العربية بأنها «أعنف حرب على الإسلام والعروبة عرفها

(١) المصدر السابق ، ص ١٦٥ .

(٢) د. محمد رشاد خليل «دعوى مصر العربية» مجلـة «المـدـعـوة» عـدـد جـمـادـىـالأـوـلـ سنة ١٣٩٨ـهـ . أـبـرـيلـ سـنة ١٩٧٨ـمـ .

تاريخ الإسلام القديم والحديث »<sup>(١)</sup> ... ثم كتب فجعل علاقة المسلم المصري بأخيه المصري متساوية تماماً لعلاقته بالمسلم في أندونيسيا ونيجيريا وتركستان<sup>(٢)</sup> ! .. مهملاً أي أثر للقوميات وقسامها<sup>(٣)</sup> .. الأمر الذي جعل هذا «الفكر» ، الذي لم يصر سوى رابطة العقيدة الإسلامية ، والذي غفل عن الواقع - والقومية وقسامها وفعالياتها بعض منه - يرى فيعروبة ، بالمعنى القومي ، عنصرية ، على النحو الذي رأه ، مثلاً ، الدكتور لويس عوض ، في الجدل الذي ثار حولعروبة مصر سنة ١٩٧٨م<sup>(٤)</sup> مع مابين الدكتور لويس ودواجه ومنظقه وبين (الإخوان المسلمين) من ودمفقود وعداء موجود؟<sup>(٥)</sup> ..

● وأبو الأعلى المودودي (١٩٠٣ - ١٩٧٩م) يرى القومية نقضاً «للدولة الفكرية» ، التي تمثل ، عنده ، دولة الإسلام ، ويراهما نقضاً للإسلام قد أصبح - كما يقول - «دينا جديداً» يتدين به المسلمين القوميون ، يحول بينهم وبين التزعة «الإنسانية» ، ولا يراها دائرة أخص من الدائرة الإسلامية ، التي هي بدورها أخص من الدائرة الإنسانية ، دون لزوم التعارض والتناقض بين هذه الدوائر ، بل يرى «أنه ليس لعنصر القومية حظ في إيجاد دولة الإسلام الفكرية وتركيبها»<sup>(٦)</sup> .. كما يرى أن «القومية تعنى : أن يحل الشعب متزلة الألوهية ، ولا يكون للخير والشر من مقياس إلا مصالح الشعب وحده ..

(١) د. محمد رشاد خليل «شخصية مصر التاريخية» مجللة «الدعوة» عدد ربيع الثاني سنة ١٣٩٨هـ مارس سنة ١٩٧٨م.

(٢) انظر آراء الدكتور لويس في «السياسة الدولية» عددي ٥٣ - ٥٤ - يوليو - وأكتوبر سنة ١٩٧٨م.

(٣) المودودي «نظريّة الإسلام السياسيّ» ص ٧١ - ٧٥ طبعة بيروت - ضمن مجموعة معاونها «نظريّة الإسلام وعديّة في السياسة والقانون والدستور» سنة ١٩٧٩م.

وترقيته وإعلاء كلامته ... »<sup>(١)</sup> ... وهذه أهداف «قومية» يراها المودودي شركا  
بالله وكفرا بالإسلام ! ..

● وصنو المودودي: سيد قطب (١٣٢٤ - ١٣٨٦ هـ ١٩٠٦ - ١٩٦٦ م) في  
الفكر الذي انتهى إليه أوآخر حياته ، و وخاصة في كتابه (معالم في الطريق) يرى  
«القومية» بعامة . والقومية العربية . وخاصة . أحد الأصنام والمطواجعات  
مثلها في ذلك مثل الاشتراكية . والوطنية . لابد من تحطيمها حتى تخلص  
التوحيد والعبودية لله ! ...

● وأبو الحسن الندوى (١٩١٣ م - ) ، يرى ، هو الآخر في  
«ال القومية » نبأنا أوروبا لا دينها ، وينكر أن يكون لها مكان في فكر الإسلام  
وعالمه . «فالإسلام قد قسم العالم البشري إلى قسمين فقط : أولياء الله  
وأولياء الشيطان ... »<sup>(٢)</sup> .. ولا مكان فيه للقومية وروابطها .. هكذا على  
الطلاق ، ودون تمييز بين القوميات التي تذكى نضال الأمم في سبيل الحق  
والعدل ، وتلك التي يطفع مضمونها ومحتوها بالتعصب والعدوان  
والاستعلاء ! ..

---

(١) المودودي . واقع المسلمين وسبل الهوض بهم « ص ١٥٢ . طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م . (جدير  
بالذكر أن فكر المودودي في القومية هو ثمرة للآراء خاصة . ولعباته هذه خصوصيات من  
الخطأ إغفالها وتحسيس هذه الأفكار على القوميات خارج الخريط الذي كتب فيه .. انظر دراستنا عنه  
في كتابنا الصحوة الإسلامية والتحدي الحضاري » ص ١١٤ - ١٢٤ طبعة القاهرة سنة  
١٩٨٤ م ) .

(٢) الندوى « ماذا خسر العالم بالخطاط المسلمين » ص ٢٠٤ ، طبعة بيروت سنة ١٩٦٥ م .

● وسعد حوى : يجفف نقد «القومية» ، من حيث المبدأ ، ولا يرى بها أو بالوطنية بأساً إذا كانت رباطاً يربط الوطن وأهله بالإسلام<sup>(١)</sup> ... ولكنها يعتقد حركة القومية العربية وفصائلها نقداً شديداً ، ويرأها مسؤولة عن تمزق المجتمع ، مفلسة في الفكر ، تحارب الإسلام في مكر وإصرار ..<sup>(٢)</sup> ..

وأمام نماذج «الفكر» هذه .. لنا أن نسأل عن فكر الإخوان المسلمين في المسألة القومية ، والمسألة القومية العربية خاصة ، وعن علاقةعروبة بالإسلام ... أهو الذي وجدناه ، وأخسحها ، عند الشيخ حسن البنا؟ .. أم هو ذلك الذي سطره «كتبة» و«مفكرون» انتسبوا للإخوان ، أو قادوا جماعات إسلامية مناظرة للإخوان؟ ..

لقد افتقد التيار الإسلامي الحزبي المعاصر وحدة الموقف إزاء هذه القضية وإن ظل موقف الشيخ حسن البنا هو الأعمق ، والأكثر اتساقاً ، والأقرب إلى فكر (الجامعة الإسلامية) في هذا الموضوع .

\* \* \*

وبعد : فإن تعجب فعجب من أن يظل الكثيرون منا غافلين عن مخاطر تلك الشغرة التي تفتحها في صفوتنا الوطنية والقومية تصورات غير موضوعية عن تنافض (العروبة) مع (الإسلام) ... وذلك على الرغم من أن الإسلام الحق والعروبة الحقة يمكنان مزيجاً واحداً .. فالآمة العربية ، المتميزة قومياً في الحيط

(١) سعيد حوى : «الإسلام» ج ٢ ص ٦٥ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ .

(٢) سعيد حوى : «من أجل خطوة إلى الأمام على طريق الجهاد المبارك» ص ٦٠ - ٦٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م .

الإسلامى مدعوة ومرشحة لقيادة هذا المحيط . وذلك بحكم إمكانياتها فى الدنيا ، ولمكانة العرب فى الدين .. كما أن الإسلام هو الرسالة الخالدة للأمة العربية الواحدة ، به ت苞ات مكانها القيادى ، ومنه كان الفكر والعادات والتكون الن资料ى ، التى بها تميزت قوميا عن غيرها من القوميات ..

ثم .. هلا اعتبرنا من موقف أعدائنا؟.. أولئك الذين ظلت أعينهم ، طوال مراحل صراعهم ضدنا على هذه التغرة ، ينفذون منها ليضربوا كلًا من (العروبة) و (الإسلام)؟!.. فهم مع «عروبة» محمد على ضد «إسلام» آل عثمان .. حتى إذا قويت هذه «العروبة» ضربوها بهذا «الإسلام»!.. ثم هم مع «عرب» المشرق ضد سلطان «المسلمين» في الحرب العالمية الأولى .. وصولا إلى احتلال أرض العرب والمسلمين جميua؟!.. وتتكرر القصة عندما يناصرون «الأحلاف الإسلامية» لضرب «المدى القومى» ابن ازدهار الناصرية؟!..

فهلا وعيينا «إسلامنا» و «عروبتنا» جيدا .. وأبصرنا علاقتها العضوية فقطعنا على أعدائنا الطريق؟!

- ٤ -

## الفكر الإسلامي والوحدة العربية

## العلاقة في كلمات

كما واجهت حركة «الجامعة الإسلامية» - في العقود الأولى من هذا القرن العشرين - : «قومية» عثمانية ، تقطع الصلات بين «العروبة» و«الإسلام» ... تواجه «العروبة» اليوم «شعوبية» جديدة تناصها العداء - تحت رايات موهنة بالإسلام - قاطعة ما بين «العروبة» و«الإسلام» من صلات وعلاقات ..

الأمر الذي يجعل الأمة تواجه الخطر «القديم - الجديد» .. خطر التشرذم والانقسام الحاد في قوى الأصالة المثلثة لذاتها الحقيقة ..

أ - قوميون يدبرون ظهرهم للإسلام ! ..

ب - وإسلاميون ينفرون من العروبة كل النفور ! ..

\* \* \*

وإذا كانت هذه الدراسة تعتقد بوجود «أرض مشتركة» و«علاقة عضوية» ما بين العروبة والإسلام .. فإنها تنبه إلى أن «التناقض» المزعوم بينها إنما هو مفتعل .. وبخاطئ .. وشاذ .. وذلك فضلاً عن ضرره الكبير .. هو كذلك اليوم .. كما كان دائمًا عبر تاريخنا الحضاري العريق والطويل ..

وليس أدل على شذوذ دعوى «التناقض» هذه بين «العروبة» و«الإسلام» من تأمل هذه المأثورات التي تكشف فكر الأمة حول علاقة العروبة بالإسلام .. منذ ظهر الإسلام .. وحتى العصر الذي نعيش فيه ....

يقول الرسول - صلى الله عليه وسلم - :

- [ الكفر في العجمة ... ولا يبغض العرب إلا منافق ... وإذا ذل العرب ذل الإسلام ].

حديث شريف .

- [ إنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها ... والأمة العربية هي «عرب» قبل كل دين ومذهب . وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان مما لا يحتاج معه إلى دليل أو برهان ].

جهال الدين الأفغاني

- [ كان الإسلام عربيا . ثم لحقه العلم فصار عليا عربيا . بعد أن كان يونانيا .. فلما سيطر الأعاجم على الدولة استعجم الإسلام وانقلب أعمجها ].  
محمد عبد

● [ إن العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية . بل الكلمة الشرقية ].

عبد الرحمن الكواكبي

- [ إن العرب قد رشحوا هداية الأمة . وإن الأمم التي تدين بالإسلام وتقبل هدايتها ستتكلم بلسان الإسلام . وهو لسان العرب . فينemo عدد الأمة

العربية بنحو عدد من يتكلمون لغتها ويهتدون مثلها بهدئ الإسلام .. ولقد كان محمد - صلى الله عليه وسلم - رسول الإنسانية ، ورجل القومية العربية والأمة العربية في آن واحد [ ] .

عبد الحميد بن باديس

● [ لقد نشأ الإسلام عربيا ، ووصل إلى الأمم عن طريق العرب ، وجاء كتابه بلسان عربي مبين ، وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان .. فالعرب هم أمّة الإسلام الأولى ، وشعبه التميز .. ولن ينهض الإسلام بغير اجتماع كلمة العرب ونهاستها .. وليس في الدنيا جامعة أقوى وأقرب من جامعة تجمع العربي بالعربي ، فاللغة واحدة ، والأرض واحدة ، والأمال واحدة ، والتاريخ واحد .. ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها وメンاصرتها ] .

\* \* \*

● [ ليس لعنصر القوميّة حظ في إيجاد دولة الإسلام وتركيبها ] !؟ ..  
أبو الأعلى المودودي

● [ القومية : صنم من الأصنام وطاغوت من الطواغيت ] !؟ ..  
سید قطب  
● [ إن القومية : هي نوع من أنواع العنصرية المرفوعة في  
الإسلام ] !؟ ..

عبد الزمر

\* \* \*

هكذا جسدت وتجسد هذه المؤثرات مسيرة الفكر الإسلامي في موقفه من  
علاقة «العروبة» «بالإسلام» .. وموقف الإسلام الدين من الدائرة القومية  
التي ينتهي إليها المتدينون بهذا الدين ...

فما هو وجه الصواب في هذا الموضوع .. والقضية المثارة في الفكر  
الإسلامي ... والمطروحة - باللحاظ - على العقل المسلم .. والمتفجرة في الواقع  
الذى يعيشه المسلمون ..؟؟

## قضية مصر

هكذا .. اختلفت وتختلف الآراء حول موضوعنا : علاقة « العروبة » بـ « الإسلام » .. و موقف « الإسلام » من « القومية » .. و موقع « الفكر الإسلامي » من « فكر ، و حركة الوحدة العربية » على وجه التحديد ..

ويزيد من أهمية هذه القضية . ومن إلحاحها على العقل العربي والمسلم أن الخلاف فيها ليس مجرد خلاف حول قضية « نظرية » و « فكرية » . منها كان مردودها الفكري والنظري .. وإنما هو خلاف يتعذر حدوه « النظر والفكر والتأمل » في قضية من القضايا « التاريخية » ، إلى حيث يصبح - ولقد أصبح بالفعل - صراعا « حاضرا » حول « المستقبل » و « المصير » ! ..

بل إن هذا الخلاف القائم حول علاقة « العروبة » و « القومية العربية » و « حركة الوحدة العربية » بالاسلام ، لم يقف عند حدود « الخلاف الداخلي » بين فرقاء من أبناء الأمة .. وإنما رأيناه ، وما زالتنا نراه سلاحا بيد القوى الخارجية المعادية ، تاريخيا وحضاريا ، لهذه الأمة ، تستخدمنه بمهارة ونجاعة شديدة في الخبلولة بين أمتنا وبين امتلاك عوامل الوحدة والقوة والنهوض ! ..

● فالاستعمار الغربي ، منذ العقود الأولى لوجهة غزوته الحديثة ، قد استظل

بأعلام «الإسلام» ورایات «الخلافة الإسلامية» ، وهو يضرب أول مشروع للإحياء والتوحيد العربي في تاريخنا الحديث؟ !! ..

فعندما تحولت الإمبراطورية العثمانية إلى «دولة الرجل المريض» ، وامتلاً جدارها - بسبب الاستبداد والظلم والفساد الحضاري - بالثغرات التي زحف منها الاستعمار ، ينهب بلادنا بالامتيازات . ويقطن أقاليمها بالاحتلال ... حدث أن حاولت مصر الحديثة ، تحت قيادة محمد علي باشا [ ١٨٤ - ١٢٦٥ هـ ١٧٧٠ م ] إنقاذ الولايات العربية العثمانية من وضع ومصير «التركة» التي يحرس الاستعمار الغربي تحالفها وتشرذمها انتظاراً للحظات الاتهام والاقتalam ... ولقد تميزت هذه المحاولة «بطابع عربي» لاشك فيه .. فقائد الجيش الذي حارب العثمانيين لاستخلاص المشرق وتوحيده مع مصر والسودان ، إبراهيم باشا [ ١٢٠٤ - ١٢٦٤ هـ ١٧٩٠ - ١٨٤٨ م ] هو الذي أحب ، عندما سئل ، أثناء حصاره «لعكا» سنة ١٨٣٢ م :

- «إلى أى مدى تصل فتوحاتك .. إذا فتحت عكا؟ ..

- «إلى مدى ما يتكلّم الناس وأتفاهم وإيّاهم باللسان العربي»<sup>(١)</sup> ! ..

وفي مواجهة هذا «المشروع العربي» للنّهضة والإحياء ، لم يتورع الاستعمار عن أن يتقدم ليحاربه ويزمه تحت رايّات «الإسلام» . متحالفاً مع «الخلافة الإسلامية» ، الممثلة يومئذ في سلاطين آل عثمان !! ..

● وبعد أن أطمأن الاستعمار إلى هزيمة مشروع مصر «العربي» . وكرس

---

(١) الرافعى ، عبد الرحمن [ عصر محمد على ] ص ٢٤٦ - ٢٤٧ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥١ م .

ذلك بخسار مصر داخل حدودها الإقليمية بمعاهدة لندن سنة ١٨٤٠ م .. لم تعد تقلقه الأفكار ولا المشاريع « العربية » . طالما كانت غير توحيدية .. ١٩ .. وخلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر .. وعندما ابعت من « الواقع العربي » ، بواسطة « قيادات عربية » دعوات وشعارات « الجامعة الإسلامية » . كانت مشاريع « الاستقلال - الإقليمية » و «عروبة : التشرذم والتجزئة » هي البديل الذي سعى الاستعمار إلى تشجيعه ، كي يجهض بها « جامعة إسلامية » تقودها الأمة العربية » في نهضة تنفرد بها تركيبة دولة الرجل المريض من خطط الاستعمار .. فوجدنا رجلين مثلًا بذلك ، ولفرد سكاون S.B. Lunt « ١٨٤٠ - ١٩٢٢ م ] يسعين ، بالدعابة وعروض التوبيخ ، لمساعدة مناطق في شبه الجزيرة العربية « للاستقلال » عن الامبراطورية العثمانية . تحت أعلام « العروبة » ، وفي مواجهة رايات « الإسلام » ١٩ ..

وعندما عرض « بذلك » أفكاره هذه على الشيخ محمد عبده [ ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ] - وكان صديقه - لم ينكر محمد عبده حق العرب .. وجدارتهم - في الاستقلال ... لكنه رأى هذا المشروع ، بتصوراته تلك ، وفي ملابساته السهل لتمزيق العرب والأئرالله معا ، والمقدمة لا بتلاعهما من قبل الاستعمار ! .. ولقد عبر الرجل عن هذه الحقيقة بكلمات جاءت « نبوة سياسية » لماحدث بعد ذلك سنوات .. قال : « إن العرب أهل للاستقلال عن الترك ، ولكن الترك لا يمكنونهم منه ، وعندهم من القوة العسكرية المنظمة ما ليس عند العرب ، فإذا شعروا بذلك أو رأوا بوادره قاتلواهم ، حتى إذا وهنت قوة الفريقين وثبت دول أوربة ، الواقفة لها

بالمراصد ، فاستولوا على الفريقين ، أو على أضعفها ، وهذا الشعبان هنا أقوى شعوب الإسلام . فتكون العاقبة إضعاف الإسلام وقطع الطريق على حياته ... إنني أكره أعمال السلطان العثماني ، بلجنة الخانع ، وتسلط المشايخ الذين قربهم .. لكن ، لا يوجد مسلم يريد بالدولة سوءا ، فلنها سياج في الجملة . وإذا سقطت نبق نحن المسلمين كاليهود ، بل أقل من اليهود فإن اليهود عندهم شيء يخافون عليه ويحفظون به مصالحهم وجامعتهم ، وهو المال ، ونحن لم يبق عندنا شيء ، فقدنا كل شيء ... إنني في يأس تام من طبقة الأمراء والحكام .. فلا يرجى منهم خيرا .. لكن ، كيف ننال من الإصلاح ؟! .. إن حالة أوربية كانت أشد شرًا من حالتنا في الجهل ومقاومة العلم ؟! ..<sup>(١)</sup>

ففي ذلك الطرف التاريخي ، أبصر محمد عبده أن هدف الاستعمار هو ضربعروبة والإسلام جمعيا .. فرأيات العروبة التي يلوح بها ليست رأيات الوحدة . وإنما هي رأيات «التشذم» و«الإقليمية» ، والمهدى هو استغلال هذه الرأيات لضرب حركة الجامعية الإسلامية ، التي دعت إلى نهضة المسلمين من «غابة إلى فرغانة» ، بقيادة العرب ، بعد أن ثبت عجز الأتراك ..<sup>(٢)</sup>

● ونحن إذا تأملنا تلك المأساة التي صنعها لنا وينا الاستعمار خلال سنوات الحرب العالمية الأولى [١٩١٤ - ١٩١٨] وفيها أعقبها من سنوات .. سرى

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده] ج ١ ص ٧٣٥ - ٧٣٣ . دراسة وتحقيق : د . محمد عماره . طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

صدق حدس الشيخ محمد عبده في كلماته التي سبقت تلك المأساة بما يقرب من عشرين عاما ..

ففي مواجهة « الإسلام » وشعار « الجامعة الإسلامية » ، الذي رفعته الدولة العثمانية وأنصارها أعلامه ، رمى الاستعمار بكل ثقله - في الظاهر - إلى جانب شعار « استقلال العرب » .. أما في الواقع والحقيقة فإنه فرض التشرذم والإقليمية على الشرق العربي ، وفق مخطط معاهدة « سينكبس - بيكون » ، ثم ضم على هذا التشرذم بالاستقلال ففرض عليه الاستعمار . تحت اسم « الانتداب » فاكتملت سيطرته على الوطن العربي من الخليج إلى المحيط . ثم تقدم فألغى « الخلافة - الرمز » ، كي ينهي ويقرر أيام آمال في إصلاحها كرباط جامع وموحد ، فأسفر عن وجهه المعادي لكل من « العروبة » و « الإسلام » ، بعد أن مكث طويلا يضرب الواحد منها بالآخر ، وفق الظروف ، كي يحول بينهما وبين الصيغة المثل للعلاقة الصحية ، الكافية قوة ونهضة العرب والمسلمين على السواء ! ..

وحتى مبادئ الرئيس الأمريكي « ولسن » [ ولسن 1856 - 1924 م ] الأربعة عشر التي أعلنتها سنة 1918 م ، والتي خدع معلمنا بها تلامذة مدارستنا ولا يزالون ، قرابة نصف قرن من الزمان ، عندما قالوا [ إنها قد بشرت كل الشعوب بحقها في تقرير المصير .. حتى هذه المبادئ نراها ، في الحقيقة ، قد ميزت تمييزا عنصريا ، بين الشعوب .. ففي أوروبا دعت إلى تسوية حدود إيطاليا والنمسا والبحر وشبه جزيرة البلقان وفق « المعيار القومي » .. أما في شرقنا العربي والإسلامي ، فهي قد دعت إلى قصر حكم الأتراك على الرعايا من جنسهم ..

ثم تركت . بل وناصرت مخطط «سيكس - بيكو» ، والمشروع الصهيوني . وقرارات «الانتداب» .. فاجتمعت كلمة الغرب الاستعماري على ضرب «الإسلام» و«العروبة» جميعا ! ..

● وعلى ذات الدرب تواصلت خطوات الاستعمار .. بل - ومع الأسف الشديد - خطوات قوى محلية ابتلعت طم «التناقض» . بل والعداء ما بين العروبة والإسلام» - .. فرأينا أعداء المشروع القومي العربي ، الذي قاده جمال عبد الناصر [١٣٣٦ - ١٣٩٠ هـ - ١٩١٨ - ١٩٧٠ م] يستظلون برميات «الحلف الإسلامي» ، ويرزت ، في حقبة هذا المشروع القومي العربي - كما لم يحدث من قبل في تاريخنا الحديث - شعارات ترفعها حركات إسلامية تصف القومية العربية والوحدة العربية بالعنصرية ، بل وبالشعوية ؟ ! .. وتتحدث عن رفض الإسلام للقومية ، وعن العداء المبدئي - أولا وأبدا - بين «العروبة» و«الإسلام» ؟ !

حدث ذلك .. وما يزال حادثا في واقعنا الفكري والسياسي الراهن حتى ليوشك الأمر أن يبلغ بالبعض حد «الطائفية الفكرية» ؟ ! .. فنرى :

(أ) «قوميين - عروبيين» :

تعلمنوا - في الفكر القومي - على المدارس القومية الأولى - فجاءت قوميتهم «علمانية» . تنقِّل الإسلام عن موقعه في الفكرة العربية والحركة العربية . كما نفت قوميات الغرب «لاهوت الكنيسة وكهنتها» من الفكر والحركة اللذين صنعا لأوروبا دولها القومية ونهضتها الحديثة .

(ب) و«إسلاميين - عربا» :

تلمندو - في فكرهم السياسي الإسلامي - على فكر سياسي إسلامي غير عربي - أفرزته ملابسات خاصة - غير عربية - فهم أصحابه القومية بمعناها الأولي العلماني - فجاء هذا الفكر - وهو هندي المنبع والمنطلق - ليناسب القومية كل العداء ... ومضي هؤلاء «الإسلاميون - العرب» - في مواجهة «المشروع القومي العربي الناصري» - يتزرون هذه التصوصوص السياسية الغربية عن الملابسات العربية ، ويوظفونها قسرا في البيئة العربية ، التي لا علاقة لها بأى من الملابسات التي أفرزت هذه الأفكار .. فاصطعنوا مشكلة : تناقض «الإسلام» مع «العروبة» ، ليستعيروا لها الخلل الغريب ، الرافض للقومية العربية وللوحدة العربية باسم الإسلام !؟ ..

(ج) و«إسلاميين - غير عرب» :  
تدفع بعضهم روح «الشعوبية الجديدة» للسير على ذات الدرك ،  
مستهدفين ذات الغايات !؟ ..

- فإذا علمنا - ونحن نواجه هذا الواقع - أن «العروبيين» و «الإسلاميين» - في واقعنا الفكري والسياسي - هما القوتان الأساسية اللتان تتجسد فيها «الذاتية الأصلية والحقيقة للأمة» .. فرأية مأساة كامنة في هذا «الخلاف - المؤامرة - المصطنع» الممزق لقوى الأمة الحقيقة والرئيسية بافعال التناقض داخل هويتها «العربية - الإسلامية» !؟ ..

وإذا كان الأمر كذلك .. فرأية أهمية تحملها - للحاضر والمستقبل والمصير - الكلمة السواء عن علاقة «العروبة» «بالإسلام» .. وموقف الفكر الإسلامي

## منعروبة القومية ، ومن الوحدة القومية لوطن الأمة العربية ..

\* \* \*

### في البدء :

كانتعروبة ، والجماعة العربية قبل أن يظهر الإسلام .. فلما أرسل الله الرسول العربي ، محمد بن عبد الله - صلى الله عليه وسلم - برسالة الإسلام قبل أربعة عشر قرنا من الزمان ، كانت رسالته ، كما بلورها القرآن الكريم : الحلقة الخاتمة في سلسلة الرسالات السماوية التي توالّت على درب هداية السماء للإنسان ، وهي رسالات توحدت في جوهر العقيدة ، وتمايزت في النهج والشريعة .. بمحكم وحدة الدين ، وتبعاً لتمايز أمم الرسالات ولغاتها وواقع مجتمعاتها ومراحل التطور التي كانت تمر بها كل أمة عندما جاءها بها السماء ...

فجواهر الدين الإلهي الواحد : عقيدة التوحيد في الألوهية ، وعمل صالح ، وإيمان بالجزاء .. وفي هذا الجوهر جاء الرسول العربي - برسالة الإسلام وكتابه المعجز - مصدقاً لما سبق من الدين والكتب والرسالات ومصححاً لما طرأ عليها من التحريف والتأويل والتبييل .. فكان - في هذا الجانب - : ديناً عالمياً ، ليست فيه خصوصية عربية باي حال من الأحوال ليس من حيث كونه استمراراً للدين الإلهي العالمي كما عرفه التاريخ السابق والأم التي نخلت فحسب ، وإنما من حيث نطاق الدعوة الجديدة وحدود التكليف الإلهي الذي أصطفى الله له خاتم الرسل والأنبياء .. دين عالمي أوحى الله به إلى رسول مأمور أن يبلغه إلى العالمين .. [قل لا أسألكم عليه أجرًا

إن هو إلا ذكرى للعلميين [١] .. [ وما تسلّهم عليه من أجر ، إن هو إلا ذكر للعلميين ] [٢] .. [ وما أرسلناك إلا رحمة للعلميين ] [٣] .. [ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعلميين نذيرًا ] [٤] .. [ وما هر بقول شيطان رجيم . فأين تذهبون . إن هو إلا ذكر للعلميين ] [٥]

ونحن نلاحظ أن جميع هذه الآيات ، التي تتحدث عن عالمية الدعوة والرسالة والقرآن . مكية .. فهذه العالمية للإسلام الدين قضية مبدئية أصلية ، وليس طارئًا ذا علاقة بـ « الدولة » و« السياسة » و« الفتوحات » ! .. وفي إطار العقيدة الإسلامية ليست هناك خصوصية للعرب على غيرهم من الأمم ، بالمعنى القومي ولا فضل في هذا المجال لعربي على أعمى إلا بالتفوي ..

لكن هذا القرآن ، الذي جاء ليبشر بالعقيدة الإلهية العالمية ، قد نزل بلسان عربي مبين – فالرسول ، الذي اصطفاه الله لحمل الأمانة وإبلاغ الرسالة : عربي ... ومن هنا جاء اصطفاء العربية لسانا لهذا القرآن ... وأصطفاء الجماعة العربية طليعة لحمل هذه الرسالة إلى العالمين .. وهذا تبدأ الخصوصية بين العربية وبين الإسلام ، وتبدأ العلاقة المتميزة بين العرب والإسلام ..

ثم .. إن فهم العقيدة لابد له من فلسفة ومنطق وأداة للجدل وال الحوار

(١) الأنعام : ٩٠.

(٢) يوسف : ١٠٤.

(٣) الأنبياء : ١٠٧.

(٤) الفرقان : ١.

(٥) التكوير : ٢٥ : ٢٧.

مع الخصوم .. وهذا يأقى دور « الواقع العربي » ، الذي أصبح مادة في الجدل العقائدي . لابد من دراسته واستيعابه لوعي حقيقة وأبعاد هذا الجدال .. ولما كان الإسلام لم يقف عند حدود « العقيدة » . وإنما جاء بنهج متميز اختص الله به هذه الأمة طريقاً تسلكه للتدين بهذه العقيدة . وجعل في هذا النهج أحكاماً هي فلسفات وأطر ومقاصد - ثوابت - تحكم التغيرات من شؤون الحياة الدنيا .. فلقد كان « الواقع العربي » الشأن الكبير الذي طبع هذا الجانب من جوانب الإسلام بالطابع الخاص .. هنا نلاحظ كيف كان الواقع العربي هو « سبب التزول » لآيات القرآن الكريم . وب بدونوعي هذا « الواقع الحضاري العربي » لا سبيل إلى فقه هذا الجانب من جوانب الإسلام الدين .. من هنا تبدأ العلاقة بين المخصوصية العربية وبين الإسلام . كدين عالمي لا يختص به العرب دون العالمين .. ومن هنا بدأت وتبدأ العلاقة « العضوية .. والجدلية » بين العروبة والإسلام ..

فما كان للقرآن إلا أن يكون عربياً [ وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبيّن لهم ]<sup>(١)</sup> .. [ وهذا لسان عربي مبين ]<sup>(٢)</sup> .. [ إنا أنزلناه قرآننا عربياً لعلكم تعقلون ]<sup>(٣)</sup> .. [ وكذلك أنزلناه حكماً عربياً ]<sup>(٤)</sup> .. ولكل ذلك فهو - مع توجيهه بالعقيدة العالمية لجميع العالمين - فخر للعرب . كقوم للنبي العربي . [ وإنه لذكر لك ولقومك .. ]<sup>(٥)</sup> .. وإذا كانت ترجمة القرآن تفقد خاصية بيانه المعجز ، فإن العربية ، للقرآن لغة « مصطفاة ١٢ .. »

(٤) الرعد : ٣٧

(١) إبراهيم : ٤

(٥) الزخرف : ٤٤

(٢) السحل : ١٠٣ .

(٣) يوسف : ٢ .

عقيدة أزلية ، جاء بها القرآن مصدقاً لما سبقه من كتب على درب صلة السماء بالأرض وهداية الله للإنسان .. و «شريعة» حملت خصوصية الأمة الجديدة .. و «اصطفاء» لهذه الأمة ولغتها وواقعها الحضاري ، بمحكم دورها في فقه الدين وحماية الدعوة والجهاد في سبيلها وحملها إلى العالمين .. وبمحكم مكان العربية لغة وواقعاً حضارياً في فهم العقيدة والشريعة .. الأمر الذي وحد بين العربية والإسلام ، وربط بين الأمة العربية والإسلام ، في الصعود والهبوط ، والتقدم والتقهقر على مر التاريخ ... ولم يكن ذلك بالأمر الغريب فهو الرباط العضوي بين «الدعوة العالمية» وبين «القائد الطبيعي» لهذه الدعوة العالمية ؟ !

ولذا كانت «عروبة» القرآن قد مثلت «جديداً» أضيف إلى «تصديقه» لما سبقه من كتب سماوية ، فإن خصوصية «شريعة» الرسالة الخاتمة – ومكان العروبة فيها ملحوظ – قد جعل له الهيمنة على ما بين يديه من الكتاب ! .. [ومن قبيله كتاب موسى إماماً ورحمة ، وهذا كتاب مصدق لساننا عربياً ..] <sup>(١)</sup> .. [وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم عما جاءكم من الحق ، لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً ، ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليسلوكم في ما آتاكم فاستبقوا الخيرات ، إلى الله مرجعكم جميعاً فيئ لكم بما كنتم فيه تختلفون] <sup>(٢)</sup> .

هكذا كانت البداية ...

---

(١) الأحقاف : ٤٨ . (٢) المائدة : ١٢ .

● دين عالمي العقيدة . لا خصوصية فيها لأمة على أمة . ولا اختصاص فيها لعرق على آخر ..

● لكن عروبة الكتاب .. والرسول .. والطبيعة .. والواقع - وهى المقومات التي جعلت هذه العقيدة قوة حية تجسست في واقع الحياة - جعل للأمة العربية علاقة خاصة بهذه الرسالة العالمية . وجعل لواقعها الحضارى مكان « المذكورة التفسيرية » من « القانون » .. ومن هنا جاءت الخصوصية وجاء الارتباط بين « الدعوة العالمية » وبين « قائلها الطبيعي » و « السبيل الأمثل » إلى فقهها ١٢ ..

\*\*\*

### الدين .. والدولة .. والحضارة :

ولأن الإسلام لم يقف عند « العقيدة » و « النهج - الشريعة » الميسر للتدين بهذه « العقيدة » . فإنه لم يقف عند حدود « النحلة الدينية » و « الرسالة الروحية » و « المذهب التدريجي » في عالم الأخلاق ... لقد فرض على الناس فروضاً اجتماعية . سماها فقهاء الإسلام « فروض الكفاية » . يتوجه التكليف بها إلى « الجماعة : الأمة » . ويقع اثم التقصير فيها على الأمة جموعاً . ولذلك فهي أكد من « فروض العين » الفردية - مثل الصلاة والصوم والحج إلى بيت الله الحرام ! ..

ورغم أن « الدولة » لم تذكر في « الفروض الاجتماعية » للإسلام . إلا أن « الواقع » و « العقل » قد حكما بأنه لا سبيل إلى إقامة « الفروض الاجتماعية » الإسلامية بدون هذه « الأداة - الدولة » ، فعدت في الإسلام - « فريضة

مدنية » اقتضتها « فرائض الدين » ، وقامت بينها - الدين والدولة - علاقة شابهت علاقة « العرب والعروبة » بـ « الإسلام الدين » ! .. فالدولة - وهي ليست فريضة دينية - غدت شرطا ضروريا لإقامة الإسلام ونمائه واستمراريه ... والعرب - والإسلام ليس خاصا بهم - كانوا هم أداة الإسلام وحزبه الطبيعي الذي أقام له الدعائم وحفظ له الأركان وضمن له الانتشار .. ولقد كان طبيعيا - بل وضروريا - أن تكون هذه الدولة « عربية » بقدر ماهي « إسلامية » .. وأن يكون هذا هو حال « المضمار » التي أقامتها « الأمة » ، بواسطة « الدولة » . من حول نواة هذا « الدين » ! ..

لقد اكتمل الإسلام . بثوابته الدينية - عقيدة وشريعة - كوضع إلهي - باكمال نزول القرآن الكريم [اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا] <sup>(١)</sup> .. لكن الدائرة من حول « الثوابت الدينية » - في شؤون الدنيا وعمرانها .. والدولة وسياستها .. والمضمار والإبداع فيها - كانت ، وستظل دائمة النمو والاتساع ..

وبسبب من أن الإسلام هو خاتم الرسالات . جاء عندما بلغت الإنسانية سن رشدها . فلم تعد خرافا ضالة تحتاج دوام وتواتي الأووصياء .. فلقد ناسب الإسلام هذا الطور الإنساني الجديد ، فجعل معجزته « النقلية » - القرآن - معجزة « عقلية » ، جاءت تتحكم إلى العقل . ولم تأت لتنهشه كما كان الحال مع معجزات الرسل السابقين .. فعلاً مقام العقل في « الدين » .. وكان طبيعيا

---

(١) المائدة : ٣.

أن يكون مقامه أعلى في شئون الدنيا والدولة والحضارة ، التي أوكل الإسلام لإبداع علومها وصياغة نظمها إلى «العقل - المسلم» بواسطة «الاجتهد».

وبسبب من عروبة القرآن والسنة ... وبسبب من عروبة الواقع ، الذي قام مقام «المذكرة التفسيرية» للقرآن والسنة ، فلقد غدا فقه العربية وحده علومها ، بل والبراعة في فهم تراثها الجاهلي - نثرا وشرا وحكمة - هو الطريق الوحيد للاجتهد الإسلامي ... وانعقد الإجماع في الإسلام على عروبة أدوات الاجتهد .. ومن ثم كانت عروبة ثمرات هذا الاجتهد .. فجاءت علوم الإسلام عربية في الأساس .. ووضح ذلك في «دولته» كل الوضوح ..

● فالعروبة هي السبيل إلى تقنن أحكام الشريعة .. لأنه لا سبيل إلى فقه القرآن والسنة والواقع العربي لعصر الوحي إلا بالتطلع في علوم العربية .. ومن هنا قامت علاقة التلازم بين إسلامية القانون وبين عروبة مؤسسة التشريع في الدولة الإسلامية - [أهل الخلق والعقد] -

● ودولة الإسلام - في سلطتها العليا - «ال الخليفة - الإمام » - لا بد أن تكون عربية .. لأن الإسلام قد اشترط أن تكون الدولة «للعلماء» .. فأجمع فقهاؤه على اشتراط العلم البالغ مرتبة الاجتهد في رأس الدولة - الخليفة - .. ولا سبيل إلى بلوغ مرتبة الاجتهد هذه إلا بعروبة تيسر فقه القرآن العربي المبين<sup>(١)</sup> ..

لقد وقفت حقيقة هذه العلاقة بين «العروبة» و«الإسلام» خلف عروبة

---

(١) د. محمد عبارة [المعزلة وأصول الحكم] ص ١٥٢ وما بعدها . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م.

الدولة الإسلامية ، وجعلت العروبة وثقى بين انتشار العربية - يوم كانت الدولة عربية - وبين انتشار الإسلام .. وفي هذا الضوء نفهم المعنى الحقيق والعميق لكلمات الإمام عبد الحميد بن باديس [١٣٥٩ - ١٨٨٧هـ] ١٩٤٠م [التي تقول : «إن العرب قد رسموا هداية الأمة ، وإن الأمم التي تدين بالاسلام وتقبل هدايتها ستتكلّم بلسان الاسلام ، وهو لسان العرب .. فينما عدد الأمة العربية ينمو عدد من يتكلّمون لغتها ، ويهدّون مثلها بهدوى الاسلام ...»<sup>(١)</sup> .. ونفهم معنى كلامات الإمام حسن البنا [١٣٢٤ - ١٩٠٦هـ - ١٩٤٩م] التي تقول : «لقد نشأ الاسلام عربيا .. ووصل إلى الأمم عن طريق العرب .. وجاء كتابه بلسان عربي مبين .. وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان ...»<sup>(٢)</sup> .. وفي هذا الضوء نفهم قرارات مؤتمرات الفكر والتعليم والسياسة الإسلامية - المرأة من الشعوبية - حول ضرورة دراسة العربية للأمم التي أسلمت ولم تقرن فيها العروبة بالإسلام؟! ..

\* \* \*

### لكن .. أية عروبة؟؟ :

وإذا كان هذا هو «الإسلام» ، الذي ارتبط - في جوانبه الحضارية - بـ «العروبة» ، - ربطا عضويا وجديا .. فـ «عروبة» تلك التي ارتبطت بهذا النوع من الارتباط بـ «الإسلام» ..<sup>٤٤</sup>

(١) [كتاب آثار ابن باديس] ج ٤ ص ١٧ - ١٩ . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨م .

(٢) حسن البنا [رسالة المؤمن الخامس] ص ٤٦ . طبعة دار الاعتصام . القاهرة سنة ١٩٧٧م .

لقد ظهر الإسلام و «العروبة» في شبه الجزيرة العربية معنى «العصبية العرقية.. والتعصب للدم.. بل وللقبيلة على وجه التحديد» .. وبالطبع فلم تكن - وإن تكون - هذه العروبة ، بهذا المعنى ، هي التي يرضها الإسلام ويقيم معها علاقة الإخاء ..

لقد رأى الإسلام في هذا الفهم لمصطلح «القوم» و «العروبة» بداوة خصيصة الأفق ، تجعل الإنسان أسيرا لأوهام تحول بينه وبين العدل والإنصاف في العلاقات الإنسانية وتقويم المذاهب والأفكار .. فكان لا بد له - وهو الذي جاء موحدا لله في الدين وموحدا للعرب في الدولة والانتماء - من أن يرفض هذا المفهوم الضيق الذي يمزق الجماعة العربية ، سياسيا وقوميا ، تمزيقا تعدد الآلهة لها في المعتقد والدين .. ولذلك وجدنا الرسول - صلى الله عليه وسلم - يوجه نيرانه الفكرية إلى هذا المفهوم العرق والقبلي للعروبة ، ويدعو الناس إلى نبذ هذه العصبية الجاهلية قاتلا لهم : «دعوها ، فإنها متنة»<sup>(١)</sup> .. ويقول : «ليس من دعا إلى عصبية ، وليس منا من قاتل على عصبية وليس منا من مات على عصبية»<sup>(٢)</sup> ! .. فلما سأله الصحابي وائلة بن الأسع :

- يا رسول الله ، ما العصبية ؟

- [أجاب] : «أن تعين قومك على الظلم»<sup>(٣)</sup>

(١) رواه البخاري والترمذى .

(٢) رواه أبو داود .

(٣) رواه أبو داود .

فإذا ما عاد الصحابي - وأئلة بن الأسعف - لسؤال الرسول :

- يارسول الله ، أمن العصبية أن يحب الرجل قومه ؟

جاء جواب الرسول - صلى الله عليه وسلم - ليميز بين الولاء القومي القائم على معايير العدل ، وبين ذلك الولاء القومي الأعمى الذي يهدى معايير العدل في سبيل التعصب للأعراق والدماء .. فقال في جوابه :

- «لا ، ولكن من العصبية أن ينصر الرجل قومه على الظلم »<sup>(١)</sup>

فالولاء القومي الوعي ، والمؤسس على معايير العدل هو المضمنون الذي زكاة الإسلام ودعا إليه كي يكون المحتوى لمصطلح «ال القوم » و «العروبة » .. أما الولاء الأعمى ، الذي يهدى معايير العدل في سبيل عصبية العرق والجنس ، فهو الذي رفضه الإسلام .. وقال فيه الرسول - صلى الله عليه وسلم - : « من قاتل تحت راية عُمَيْة - [ وهي الأمر الأعمى ، الذي لا يستبين وجهه ] - يغضب لعصبة ، أو يدھو إلى عصبة ، فُقْتِلَ فَقِتْلَةً جَاهِلِيَّةً »<sup>(٢)</sup> !

بل لقد رأينا الإسلام - منذ ذلك التاريخ القديم - يمضي على هذا الدرب فيغرس في تربة المجتمع الذي صاغه « المفهوم الحضاري » - بدلاً من « المفهوم العرق » - للعروبة .. فيخطب الرسول - صلى الله عليه وسلم - في الناس قائلاً : « أَيُّهَا النَّاسُ ... لِيَسْتَعْرِفَ بِأَهْلِ دِينِكُمْ مِنْ أَهْلِ دِينِكُمْ وَإِنَّمَا هِيَ اللِّسَانُ ، فَهُنَّ تَكَلَّمُ بِالْعَرَبِيَّةِ فَهُوَ عَرَبٌ »<sup>(٣)</sup> .. ثم يتقدم على هذا

(١) رواه ابن ماجة والإمام أحمد .

(٢) رواه سلم .

(٣) ابن عساكر [ تهذيب تاريخ دمشق ] ج ٢ ص ١٩٨ . طبعة دمشق .

الдорب . فيضع هذا الفكر الجديد في التطبيق . ففي التنظيم الجديد لرعاية الدولة العربية الإسلامية . صار الولاء للعروبة . بالمعنى الفكري واللغوي والحضاري . هو المعيار الحدد لإطار «ال القوم - والقومية » . وليس العرق والذم والجنس .. فالذين كانوا بالأمس أرقاء . ينحدرون من أصلاب وأعراق رومية أو فارسية أو حبشية . غدوا - بعد أن تعرّبوا باللغة والحضارة - جزءاً من «ال القوم العرب » . وقام رباط «الولاء» الذي ربطهم بالقبائل التي كانوا فيها من قبل رقيقاً - وهو رباط اختياري غير مفروض عليهم - قام هذا الرباط مقام «النسب» . فغدت الحضارة والثقافة والفكر «نسباً» جديداً ألف بين الأعراق المختلفة في كيان قومي جديد .. ورثت السنة الشريفة . في هذه القضية الكثير من الأحاديث النبوية التي تقول : «موى القوم منهم<sup>(١)</sup> » و «الولاء لحمة كل حمة النسب<sup>(٢)</sup> » !

ولقد رأينا مفكراً عملاً كالملاحظ [١٦٣ - ٢٥٥ هـ ٧٨٠ - ٨٦٩ م] يصر دلالة هذا الانجاز التقدمي الذي صنعه الإسلام في ميدان المفهوم والمصطلح «ال القوم » و «العروبة » . فيتقدم لتسليط الضوء عليه . ولشحله سلاحاً يواجه به خطر «العصبية القبلية» ومخاطر «الشعوبية» جميعاً .. فيتحدث عن الروابط التي نشأت ونمت بين رعية الدول العربية والتي أخذت تمثل خيوطاً قومية جامدة تشدهم جميعاً لمركز واحد . وتكون منهم - رغم تعدد الأعراق القديمة وتنوع الأصول الجنسية - «كلاً قومياً

(١) رواه البخاري .

(٢) رواه أبو داود والدارمي .

واحداً». وفي مقدمة هذه الخيوط والقيمات روابط : اللغة الواحدة والفكر الواحد ; والعادات والتقاليد والشمائل ، والتكون النفسي المتجدد .. ويرى الباحث أن هذه الخيوط والقيمات قد خدت من المثانة والرسوخ والوضوح بحيث فاقت «وحدة النسب» و«الاتحاد الدم والعرق»؟! . فالذين يتحدون في النسب ، مثل العرب والبرتغاليين - أبناء إسماعيل وإسحق - ولدى إبراهيم - قد صاروا أمتين ، قوميا - رغم اتحادهم في النسب والدم - بسبب اختلاف السمات «القومية - الحضارية» ، على حين وحلت هذه السمات «القومية - الحضارية» بين ذوي الأصول العرقية المختلفة - مثل العرب العدنانيين والعرب القحطانيين - فصاروا أمة واحدة وقوماً واحداً؟! ..

يقول الباحث في رصد إنجاز الإسلام الفكري والواقعي بهذا الميدان وفي تحديد مضمون «العروبة» التي ارتبطت بـ«الإسلام» : «إن العرب قد جعلت إسماعيل ، وهو ابن أجمعين - [إبراهيم وهاجر] - عربياً ، لأن الله فتن طهاته<sup>(١)</sup> بالعربية المبينة . ثم فطره على الفصاحة . وسلخ طباعه من طبائع العجم ... وسواء تلك التسوية . وصاغه تلك الصياغة . ثم سباء من طبائعهم ومنحه من أخلاقهم وشمائلهم . وطبعه من كرمهم وأنفاسهم وهمهم على أكثرها ... فكان أحق بذلك النسب . وأولى بشرف ذلك الحسب ... وإن العرب لما كانت واحدة ، فاستروا في التربية ، وفي اللغة ، والشمائل والهمة . وفي الأنف والحمية . وفي الأخلاق والسمحة . فسيكوا سبكاً واحداً . وكان القالب واحداً ، تماهت الأجزاء وتناسبت الأخلاء . وحين

---

(١) النهاة : جزء من أقصى سقف الفم . مشرف على المحرق .

صار ذلك أشد تشابها في باب الأعم والأخص ، وفي باب الوفاق والمباعدة من بعض ذوى الأرحام ، جرى عليهم حكم الاتفاق في الحسب ، وصارت هذه الأساليب ولادة أخرى ، حتى تناكمروا وتصايروا من أجلها ، وامتنعت عدنان قاطبة من مناكحة بني إسحاق ، وهو أخو إسماعيل ، وجادوا بذلك جميع الدهر لبني قحطان ... لأن هذه المعانى قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة<sup>(١)</sup> ... !

هذا هو المعنى الحضارى لـ «العروبة» التي قامت بينها وبين «الإسلام» علاقة عضوية وروابط جدلية وتحقق بينها الوفاق والإخاء ..

\* \* \*

ونحن إذا شئنا أمثلة أخرى وواقع جديدة على هذا الارتباط الذى قام بين «العروبة» و«الإسلام» - منذ عصربعثة - سواء في ميدان الفكر أو حقل الممارسة والتطبيق ، وجدنا العديد من الأمثلة والشاهد على هذا الارتباط :

- فلقد جاءت البعثة النبوية بالإسلام بعد قرون من الصراع الحربى بين «الفرس» و«الروم» .. وكان النظام الإقطاعي المغلق ، الذى ساد في فارس ، قد أسهم مع غيره من عوامل الظلم ، في إضعاف الفرس ، فعجزوا عن قيادة الشرق في مواجهة الغرب . فتحققت النصر للروم ، الذين احتلوا الشام ومصر وبلاد الشمال الأفريق وأغروا الأحباش بالاستيلاء على اليمن

(١) [رسائل المحافظ] ج ١ ص ٢٩ - ٣١ ، ١٤ - ١١ ، تحقيق الأستاذ عبد السلام هارون . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

ومحاولة احتلال مكة بغزو الفيل في العام الذي ولد فيه الرسول ، – عليه الصلاة والسلام ؟ ! ..

فلا ظهر الإسلام .. كان هناك وعيٌ بالبعد القومي لظهوره . وكيف أنه ليذان بتسليم الأمة العربية زمام قيادة الشرق بأجنباه وأديانه المختلفة في الصراع التاريخي مع الغرب . بعد أن عجز عن ذلك الفرس الساسانيون ! .. ولم يشاء فليتأمل تعليق الرسول . – صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – على انتصار العرب على جنود الفرس في موقعة « يوم ذي قار » – في العام الأول للبعثة – وربطه هذا النصر « العربي » بظهور « الإسلام » .. لقد قال : « اليوم ، أول يوم اتصف فيه العرب من العجم . وفي نصروا (١) » ! ..

ثم . ها هو يحدث عمّه أبا طالب عن ارتباط « التوحيد الديني » « بوحدة العرب » . كقوم وجماعه وأمة . وأثر ذلك في تحوّلهم من موقع « التابع » إلى مكان « القائد في المنطقة » .. « ياعم ، ألا أدعوهم إلى كلمة يقولونها تدين لكم بها العرب . وتؤدي إليكم العجم الجزية ؟ ! .. والله لتنفقن كنوز كسرى وقيصر في سبيل الله ! .. إن أمني ستطهر على الحيرة ، وقصور كسرى . وأرض الشام والروم . وقصور صناع .. وبشر المسلمين بذلك (٢) .. !

لقد ارتبط « التوحيد الديني » بـ « التوحيد القومي » . في رسالة الإسلام ارتباط وجهي العملة الواحدة كل منها بالآخر .. ذلك أن وثنية العرب في

(١) ابن عبد ربه [ العقد الفريد ] ج ٥ ص ٢٦٢ . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م

(٢) ابن الأثير [ الكامل في التاريخ ] ج ٢ ص ٦٧ ، ٢٤ ، ١٢٣ .

الجاهلية ، بها كانت تعنى من تعدد الآلهة في القبائل ، كانت تعذى وتجسد غياب وحدة الهوية لهذه القبائل العربية .. فجاء «التوحيد الديني» ليوحد هويتها في «الدين» . وليسهم في وحدة هذه الهوية في «القومية والدولة» ومن هنا كانت العروة الوثقى بين «التوحيد الديني» و«التوحيد القومي» .. ووجدنا القرآن الكريم يتحدث عن الوحدة التي أقامها الإسلام للجماعة العربية باعتبارها «آية» من آيات الله ، فيخاطب الرسول ، قائلًا : [فَإِنْ حَسِبَكُمْ اللَّهُ ۚ هُوَ الَّذِي أَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ۖ وَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ۖ لَوْ أَنْفَقْتُ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلْفَتُ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ ۖ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ]<sup>(١)</sup> .. وباعتبارها «نعمته» إلهية ، فيخاطب العرب الذين انشغلوا بالوحدة من التشرذم ، قائلًا : [وَادْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبِحُوكُمْ بِنِعْمَةِ إِخْرَاجِنَا]<sup>(٢)</sup> .. ثم يذكرهم بحالهم القديم ، يوم كان التشرذم القليل قد أسلمهم إلى الاستضعفاف ، حتى غدوا كالطير المهirsch المحتاج تناوشة الطيور الجوارح ؟ ! - من الفرس والروم ! - .. [وَادْكُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعِفُونَ فِي الْأَرْضِ ۖ تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفُوكُمُ النَّاسُ] .. ثم تمضي الآية فتحذفهم عن آثر «التوحيد الديني» على «وحدتهم القومية» ، التي جعلتهم سادة منتصرين ، فتقول : [... فَأَوَاكُمْ وَأَيْدِكُمْ بِنَصْرِهِ]<sup>(٣)</sup> !

ولقد بلغ ارتباط «التوحيد الديني» بـ «التوحيد القومي» ، في الدولة العربية الإسلامية الأولى ، بلغ من الوضوح والقوة إلى الحد الذي سوغ

(١) الأنفال : ٦٢ ، ٦٣ .

(٢)آل عمران : ١٠٣ .

(٣) الأنفال : ٢٦ .

للحليفة الراشد الأول أبي بكر الصديق قتال الدين ارتدوا عن «وحدة الدولة» ، رغم إيمانهم بأصول الدين ، فلقد اعتبر هذه «الوحدة القومية» حقا من حقوق «التوحيد الديني» . التي رمزت له – في هذا الحدث – فريضة الزكاة الدينية ؟ ! ..

بل إننا إذا نظرنا في «المعيار» الذي حكم تكوين «رعاية» دولة المدينة التي أقامها الرسول ، – صلى الله عليه وسلم – ، بعد الهجرة إلى يثرب ، فإننا واجهدوه «معياراً قومياً» .. فلقد تكونت هذه الرعاية من «عرب متحدين في القومية و مختلفين في الدين» .. فالمهاجرون والأنصار تكونت منهم «أمة – جماعة الإسلام» والبطون العربية التي كانت قد تهودت من قبائل المدينة قد دخلوا مع المهاجرين والأنصار – مع اختلاف الدين – في الرعاية السياسية للدولة الجديدة .. وتكون منهم – على قدم المساواة – جيش الدولة الجديدة فحاربوا معا ضد المشركين . واقسموا الغنائم معا .. ونص دستور الدولة – [الصحيفة – الكتاب] على أنهم «أمة واحدة» – ولا معيار لها هنا إلا المعيار القومي – وعلى أن بينهم التأييد والنصح والنصر على أعداء هذه الدولة .. فـ «المؤمنون والمسلمون» ، من قريش ويثرب ، ومنتبعهم ولحق بهم وجاهدهم : أمة واحدة من دون الناس ... وإن يهود أمة مع المؤمنين ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ... وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة – [الدستور] – .. وإن بينهم النصح والتصيحة ، والبر دون الإثم » !

ثم مضى هذا الدستور يعدد لبنيات – [قبائل] – هذه الرعاية ، فوجدناهم

جميعاً عرباً ، أنصاراً ومهاجرين ، وقطاعات متهددة من قبائل المدنة العربية . ولم يكن بينهم أحدٌ من اليهود العبرانيين<sup>(١)</sup> ... فهو ، إذن «المعيار القومي» ، حكم تكوين الرعية الأولى للدولة العربية الإسلامية الأولى ! .

وهذه القبلة التي يستقبلها المسلمون في الصلاة ، كانت في البدء إلى «بيت المقدس» . وبالرغم من انتفاء الجهة إسلامياً عن الله سبحانه وتعالى ... ومع تنبية القرآن الكريم على حقيقة : ... [لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تَوْلِي وَجْهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ...]<sup>(٢)</sup> .. [وَلَهُ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَا تَوْلِي فَثُمَّ وَجَهَ اللَّهَ ...]<sup>(٣)</sup> .. إِلَّا أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ، - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - ، كَانَ دَائِمَ الشُّوْقِ مُتَصِّلَ الرِّجَاءِ أَنْ تَكُونَ قُبْلَةُ الْمُسْلِمِينَ «الْدِينِيَّةُ» مَكَانًا خَالِصًا «العروبة» ، لَهُ فِي التَّارِيَخِ الدِّينِيِّ لِلنَّعْرَبِ قَدَاسَةً أَوَّلَ بَيْتٍ وَضَعَهُ اللَّهُ لِلنَّاسِ .. وَهُوَ الْكَعْبَةُ الْمَشْرَقَةُ وَالْبَيْتُ الْحَوَامُ... وَعَنْ هَذِهِ الرَّغْبَةِ ، وَعَنِ الْاسْتِجَابَةِ الإِلَهِيَّةِ لَهَا ، تَسْخَدُتْ آيَاتُ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ إِلَى الرَّسُولِ فَتَقُولُ : [قَدْ نَرَى نَفْلُبْ وَجْهَكَ فِي السَّمَاوَاتِ ، فَلَنُولِينَكَ قُبْلَةً تَرْضَاهَا] ، فَوْلُ وَجْهَكَ شَطَرُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ، وَحِيثُ مَا كُنْتُمْ فَوْلُوا وَجْهَكُمْ شَطَرُهِ ...]<sup>(٤)</sup>

وعندما أرادت الدولة العربية الإسلامية ، في عهد الخليفة الراشد الثاني عمر بن الخطاب ، أن تؤمن قاعدتها في قلب شبه الجزيرة العربية ، وجدنا

(١) التويري [نهاية الأرب] ج ١٦ ص ٣٤٨ - ٣٥١ طبعة القاهرة.

(٢) البقرة : ١٧٧.

(٣) البقرة : ١١٥.

(٤) البقرة : ١٤٤.

«المعيار القومي العربي» حاكما لعملية «الإقرار» و «الإجلاء» ، فأهل الكتاب من العبرانيين أجلاهم عمر عن «القاعدة» إلى «الأطراف» ، على حين يقى أهل الكتاب من العرب دون إجلاء ! .. بل لقد استبدلت الصدقة المضاعفة بالجزية من عرب بني تغلب ، نصارى نجران ، عندما قيل لعمربن الخطاب إنهم عرب يأنفون من الجزية<sup>(١)</sup> ؟ ! .... هكذا عمل المؤرخون سبب استبدال ما يوازي الزكاة بالجزية من نصارى العرب .. وفي تقديرنا أن انتفاء «المغایرة» – بمعنى القومي – بينهم وبين المسلمين العرب هي التي جعلتهم كلاً ‘قومياً واحداً ، ثمّيزت بينهم وبين «الغير» – بمعنى القومي – لأن عقد الزمة هو في الأساس عقد مع «الغير» الذين لم تجمعهم بالمسلمين السمات والسمات التي تجعلهم جزءاً من «الأمة» تجمعهم وحدة الولاء والمساواة في المواطنة حقوقاً وواجبات ..

هكذا قامت العلاقة بين «الإسلام» و «العروبة» ..

- فالإسلام هو الذي صنع للأمة العربية وحدتها القومية الأولى .. وجعل لها اليد العليا على الذين أقلوها فيها سبق ظهور الإسلام من حقب التاريخ ...
- والأمة العربية هي التي مثلت بالنسبة للإسلام : الطبيعة التي استجابت لدعوته ، وحملت عبء حمايتها ، بالدولة والفتح .. ثم قامت بإيداع حضارتها العربية الإسلامية .. وقادت التبشير بعقيدته بين شعوب الأمم الأخرى ..

---

(١) أبو يوسف [كتاب الخراج] ص ٢٧٢ . طبعة دار الشروق . القاهرة سنة ١٩٨٥ م .

● وهذه العروبة الإسلامية . كانت دائرة انتقام حضاري وقومي . مثلت واقعاً طوره الإسلام .. وما كان له أن يتجاهله أو يقفز عليه ... فالعروبة العرقية الجاهلية - والتي مثلت فكرية - [إيديولوجية] - منافية لإنسانية الإسلام - قد اختل مكانتها للعروبة الحضارية ، التي قامت العلاقات العضوية والجدلية بينها وبين الإسلام .. وهي ، بهذا المفهوم ، لم تقف حائلاً بين الإسلام الدين وبين العالمية ، بل كانت سبيل الإسلام وأداته إلى هذه العالمية .. فهي دائرة أخص ، لا تلغى الدائرة الأوسع - كما هو حال القومية بالمعنى العرق أو العلاني . حيث لامكان معها لدائرة الملة والاعتقاد - وإنما هي الطريق إلى الدائرة الأوسع - دائرة الجامعة الإسلامية - التي - هي بدورها - الطريق إلى الدائرة الإنسانية ، التي تجمع الإنسان من حيث هو إنسان ! .

### التقدم معاً .. والتراجع معاً ! .

من الكلمات الجامعة لعمر بن الخطاب ، تلك الكلمة التي خاطب بها العرب المسلمين فقال : « الزموا السنة تلزمكم الدولة »<sup>(١)</sup> ؟ ! .. ولقد حدث وسارت الأمور وفق مضمون هذه الكلمات ، فاقتربت نهضة الإسلام بعروبة الدولة ، وكان تراجع الإسلام مصاحباً لعجزة الدولة ! ..

وكان عمر بن الخطاب - وهو الذي اكتملت في عهده أركان الدولة العربية الإسلامية - واعياً كل الوعي بأن عروبة هذه الدولة رهن ببقاء العرب

---

(١) [خطب عمر بن الخطاب ووصياته] [ص ١٣٩] جمعها وحققتها محمد أحمد عاشور . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م.

قوة ثورية ضاربة ، تلتزم السنة التي ربطت بين العروبة والإسلام .. ومن هنا  
 كان حذره وتحذيره من «الترف» الذي يحول المناضلين والمقاتلين عن ساحات  
 الفتح ومبادرات البناء . لأن تفشي ذلك في العرب سيديل دولتهم لحساب  
 الأعاجم الذين يتربصون بهم عملاً قلوبهم مشاعر الثأر والانتقام ! .. والذين  
 يتأملون رفض عمر توزيع الأرض المفتوحة في أودية النيل وبردى ودجلة  
 والفرات على الجند الفاتحين .. وتتصير الأمساك الخاصة بالجند .. وتغيبهم  
 بالرزي الحالف لرزي المشركين .. ومحجزه أشراف قريش عن مغادرة المدينة إلى  
 حيث الترف في البلاد الغنية المفتوحة .. ومنعه زواج الجندي العربي من السبايا  
 الكتابيات الحميلات ؟ ! .. وإنما ينبع على التفقة في السنة وفي العربية معا ...  
 الذين يتأملون صنيع عمر هذا يدركون مدى وعيه بأهمية بقاء القوة العربية  
 «ثورية - خشنة» ، ومدى إدراكه لخطورة «الترف» على عروبة الإسلام  
 والدولة جمعا ... ومن كلامه الكثيرة في هذه الأمور : «تفقهوا في السنة  
 وتفقهوا في العربية ، وأعربوا القرآن فإنه عربي ! .. وإياكم والتنعم ، وزر  
 أهل الشرك ، ولبس الحرير ! ... إن قريشا يريدون أن يتخدروا مال الله  
 مُقرمات دون عباده ، الا فاما وابن الخطاب حتى فلا ، إنى قائم دون شعب  
 الحرة<sup>(١)</sup> آخذ بخلاف قريش وحُجّرها أن يتهافتوا في النار .. ! <sup>(٢)</sup> ..  
 ولقد سجل الذين أرخوا لسيرة الأمة على هذا الدرب ، أن خروج العرب  
 عن هذا النهج الذي دعا إليه عمر بن الخطاب ، وركونهم إلى حياة الدعة

(١) أرض بظاهر المدينة .

(٢) [ خطب عمر بن الخطاب ووصياته ] ص ١٣١ ، ١٣٥ ، ٦٨ .

والترف وحيازة الأموال والثروات في البلاد المفتوحة ، قد كان – بعبارة الطبرى – «أول وهن على الإسلام ، وأول فتنة كانت في العامة !! ..»<sup>(١)</sup>

لقد امتدت حدود الدولة العربية فشملت فتوحاتها في ثمانين عاماً أوسع مما فتحه الرومان في ثمانية قرون .. وفي هذه الدولة اقتنى تقدم الإسلام بتقدم العروبة . فشمت الأبنية الفكرية للعلوم الإسلامية و مختلف الميادين وتبلورت المدارس الكلامية . والمذاهب الفقهية إلى جوار العلوم الطبيعية وفنون اللغة والأدب والبلاغة . وحركة الترجمة والتواصل مع كل الحضارات والماوريث .. وكانت العربية هي الأداة والوعاء في هذه النهضة العملاقة وهذا كان الولاء حتى في المواطن التي لم تتعرّب فيها «الجاهير» . ففيما وراء حدود شبه الجزيرة العربية ، تعرّبت الحواضر وتعرّبت «النخب» التي أبدعت في مجالات الفكر . وأصبح ولاؤها للعروبة الحضارية ، رغم انحدارها من أصلاب عرقية غير عربية ..

\* \* \*

وكما اقتنى «الإسلام» بـ«العروبة» في التقدم والازدهار .. كذلك كان اقتنانها في التراجع والجمود ! ..

ورغم أن عثمان بن عفان لم يكن كعمربن الخطاب في الحزم الذي اشتهر به الفاروق ، إلا أنه قد كان واعياً لخاطر العجمة وترابع العروبة عن هذا البناء الذي أقامه الإسلام .. فلقد كتب كتاباً عاماً يقول فيه للناس : «أما

---

(١) ابن أبي الحديد [شرح نبع البلاغة] ج ١١ ص ١٢ - ١٣ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ .

بعد . فإنكم إنما بلغتم ما بلغتم بالاقتداء والاتباع .. وإن أمر هذه الأمة صادر إلى الابتداع بعد اجتماع ثلاث فيكم : تكامل النعم . وبلغ أولادكم من السبابيا . وقراءة الأعرب والأعاجم القرآن ، فإن رسول الله ، - صلى الله عليه وسلم - ، قال : «**الكفر في العجمة**» ! فإذا استعجم عليهم أمر تكلفوا وأبتدعوا .. »<sup>(١)</sup> ؟ !

فالزف . وتراجع العروبة بشيوع اللحن في أبناء العرب من السبابيا وبلحن الأعاجم في القرآن ، سيلان لتراجع الصبغة العربية عن أركان الدولة وعن الحياة الاجتماعية كلها .. وتراجع الصبغة العربية هو باب التكلف في الدين ، لأنه «إذا استعجم عليهم أمر تكلفوا وأبتدعوا» ! ... والذين يتظرون إلى منابع مذاهب الغلو في الدين - كلامية كانت أو صوفية أو سياسية - يرونها منابع أعمجية ، افتقدت الوسطية العربية التي تميز بها الإسلام ! لافتقادها «العروبة» ، التي هي السبيل الوحيد لفقه حقيقة «الإسلام» ! .

ولقد كانت «الشعوبية» هي أبرز التيارات الفكرية والسياسية التي سعت - في ظل الدولة الأموية والعباسية - للتكيد لكل من «العروبة» و«الإسلام» . عندما زعمت انفصام العلاقة بينها . فتقدمت إلى الناس معادية «للعروبة» ، تحت رايات «الإسلام» ! .. ففتحت بذلك . في تاريخ مسيرتنا الحضارية ، باب الزعم بوجود تناقض بين «العروبة» و«الإسلام» ..

لكن ... إذا كان رسول الإسلام ، - صلى الله عليه وسلم - ، هو

---

(١) [تاريخ الطبرى] ج٤ ص ٢٤٥ . طبعة دار المعرف ، القاهرة .

القاتل : «لا يغضب العرب إلا منافق»<sup>(١)</sup> ، فكيف يستساغ أن تظلل رايات الإسلام فكرا بلغ في العداء للعرب والعروبة درجة «الدين»؟ ! .. إن نصرين سيار [٦٤٦ - ١٣١ هـ - ٧٤٨ م] يحدثنَا كيف تذَّئِن الشعريون بالعداء للعرب ، فيقول :

قوم يدلينون ديناً ما سمعت به عن رسول ولم تنزل به الكتب  
فن يكن سائلاً عن أصل دينهم فإن دينهم : أن تُقتل العرب!<sup>(٢)</sup>

والذين خبروا فكر الشعوبية ، وأدركوا حقيقة أبعاده ، قد رأوا فيه تجاوزاً  
لما هو معلن من تحرير العرب والعروبة من كل مكرمة ، ومن الصاق كل  
المثالب بالعرب ، تارياًها ولغة وأرضاً وأدوات عيش وأساطط حياة .. رأوا فيه  
عداء مستكناً للإسلام ، كدين ، وسعياً لإحياء التحلل والمذاهب المهوسيّة  
القديسية ، وتمهيد الأرض لخدمة الإسلام بإشاعة الشك واللا إدرية والزنادقة  
والإلحاد .. فالشعوبية ، وإن أعلنت - فقط - عداءها للعروبة ، إلا أن  
حقيقة دعوتها كانت العداء لكل من «العروبة» و«الإسلام» .. وما كان لهذه  
الدعوة إلا أن تكون كذلك ، لما رأيناه من الارتباط بينها ، في التقدم  
والتقهقر ، ولدى الأنصار والأعداء على حد سواء ! ..

والذين يبحثون عن التاريخ الذي ظهر فيه - صلم الكلام الإسلامي في  
مبحث الخلافة والإمامية - اشتراط «قرشية الإمام» - [رأس الدولة] - كشرط  
من شروط «الإسلام» في الدولة ، يدركون العلاقة العضوية لهذه القضية

(١) رواه الإمام أحمد.

(٢) عبد الصاحب الباجي [الشعوبية] ص ٤٤ طبعة النجف سنة ١٩٦٠ م.

بالدفاع عنعروبة الدولة ضد العجمة ، وصلة ذلك بكل من العروبة والإسلام ... فاشترط «قرشية الإمام» يعني اشتراط عروبة الدولة .. وهذا الشرط لم يظهر في الفكر السياسي المبكر ، يوم لم يكن هناك خطر على هذه العروبة .. أما بعد أن أطلت الشعوبية برأسها . وبدأت مخاطر العجمة على السلطة العليا للدولة ، فإن هذا الشرط - شرط عروبة الخلافة والسلطة العليا للدولة - قد اخذ مكانه في الفكر السياسي الإسلامي . تعبيرا عن انتصار الإسلام للعروبة . واحتماء العروبة بالإسلام<sup>(١)</sup> ! ..

\* \* \*

وعلى الرغم من أن هارون الرشيد [١٤٩ - ١٩٣ هـ ٨٠٩ - ٧٦٦ م] قد صد خطر الشعوبية بحيلولته بينما وبين السيطرة على جهاز الدولة بما عرف بنكبة البرامكة [١٨٧ هـ ٨٠٣ م] ، الأمر الذي أتاح للعروبة أن تزدهر فتبعد أكثر صفحات حضارتنا إشراقا بقيادة المعتزلة . فرسان العقلانية العربية الإسلامية.. على الرغم من هذا التطور الإيجابي في الصراع بين «العروبة الإسلامية» و«الشعوبية المحسوبة» ، إلا أن كثيراً من الإحباط قد أصاب التيار العربي بهزيمة الخليفة الأمين [١٧٠ - ١٩٨ هـ ٨١٣ - ٧٨٧ م] في صراعه الدامي مع أخيه المأمون [١٧٠ - ٢١٨ هـ ٨٣٣ - ٧٨٦ م] فتوزعت القوى النشطة في التيار العربي بين فصائل ثلاث :

● قوم أصحاب الإحباط . بعد هزيمة الأمين ، فأسلموا أنفسهم إلى حياة الدعة

---

(١) [المعتزلة وأصول الحكم] ص ١٩٠ - ١٩٧ .

والترف ، واعتزلوا صراعات الأجناس والمذاهب الدائرة من حول الخلافة  
والدولة ..

● وآخرين ممن غلت عليهم البداوة – واصلوا الثورة في صفوف الخوارج على  
النحو الذي كان منذ قتال على ومعاوية في معركة «صفين» !

● أما القطاع الأكبر من التيار العربي – وفيه أغلب المعتلة – فقد انخرط في  
الثورات العلوية التي قادها أئمة الزيدية ضد بني العباس ..

ونظرت «الدولة» فإذا المخاطر تحدق بها من كل الاتجاهات : الشعوبية  
الفارسية .. وبداوة الخوارج .. والعرب العلويون .. ثم بوادر حركات  
استقلالية لأقاليم الأطراف .. وكل ذلك قد أخذ يغري الدولة البيزنطية  
بالآمال في تحريك حدودها واستعادة مستعمرات قديمة لها حررها الفتح العربي  
في الشام ..

صحيح أن أغلب هذه المخاطر ليس بمجدد على الخلافة العربية .. لكن  
بني أمية قد عالجوا أمثلتها بالاعتماد على العنصر العربي والعصبية العربية ، لأن  
مواجهم كانوا مع الشعوبية الفارسية في الأساس .. وحتى العلويون  
والهاشميون فإنهم لم يكونوا يومئذ الممثلين للتيار العربي . بل كان اعتمادهم على  
المواли بالدرجة الأولى ... لكن الجديد الذي واجه به العباسيون هذه المخاطر  
القديمة ، والخطأ القاتل الذي اقترفه الخليفة العلوي المعتصم [ ١٧٩ -  
٢٢٧ هـ ٨٤١ م ] هو توهيه أن طرق النجاة للخلافة من صراعات  
الأجناس والمذاهب الخالية ، هو في اعتقاد الدولة على قوة عسكرية قوية غربية  
عن كل هذه الأجناس والمذاهب الخالية ، ولا علاقة لها بمعتقدات هذه

الصراعات ، ولا يربطها ولاء بأى من أطراف هذا الصراع .. لقد توهם هذا .. وخيّل إليه أن ولاء هذه القوة العسكرية الغربية والمحلوة من خارج ميدان الصراع سيكون لسيدها وحده : الخليفة العباسى ! ... فبدأت الدولة تحجب الترك المالىك ، وأقامت لهم مدينة «سامراء» مسكنرا خاصا بهم ، يتبع الخليفة في العاصمة بغداد ...

لكن .. ما هي إلا سنوات تضخم فيها حجم هذه «المؤسسة العسكرية المملوکية» ، حتى أغرتهم القوة بأن يكونوا الطرف الأقوى في لعبة الصراع .. وإذا لم يكونوا عربا ، فهم - في الشكل على الأقل - مسلمون ! .. فكان أن أصبحوا القوة المُظلمى في الدولة ، وبدلًا من أن يكون مسكنرهم «سامراء» تابعاً لبغداد ، أصبح هذا المعسكر - «سامراء» - هو عاصمة الدولة ، تتبعها بغداد ؟ ! ... وكان القلاب المتوكّل العباسى [٢٤٧ - ٢٠٦ هـ] ٨٦١ م علامه تميزة على هذا التحول الذي أصاب الدولة بالعجزة ، والذي بدأ مسيرة حضارتنا - في بطء وتعرج - نحو الجمود والفقر في الإبداع .. ومرة أخرى . ظهرت فعاليات ذلك القانون .. قانون ارتباط «العروبة» بـ «الإسلام» ...

فعندهما أصبحت الدولة في قبضة الترك المالىك ، وهم غرباء عن الروح الحضارية للأمة ، لا علاقة لهم بعروبتها - لأنهم تركٌ مالىك - ولا علاقة لهم بالجوهر العقائلي لإسلامها - لأنهم لم يعرفوا من الإسلام إلا بعض طقوسه الشعائرية - . كان طبيعياً أن يبدأ ترويج مقوله تناقض «العروبة» مع «الإسلام» - أو على الأقل عدم تلازمها - لأن «الإسلام» رباط قائم - ولو

شكلاً - بين هؤلاء الترك وبين جمهور الأمة .. أما «العروبة» فلأنها مصادر الناقض بين الحاكم والحاكم ، تستفرر الحكومات للخروج على هذه السلطة غير العربية ، التي تغلبت على الدولة بقوة السلاح؟ .

لقد سيطر على الدولة عسكراً من مثل «وصيف» و«بغا» و«كيفلغ» و«ياجور» و«بايكاك» و«بكالبا» و«يارجوخ» و«أصفجون» و«كاشتمن» و«كنجور» و«نكين» و«أغرتمنش» و«ابن كندا جيق» و«أساتكين» و«كتبغا» و«خمارويه» و«كافور» و«كجلث» و«جمكم» و«خوشقدم» و«تمريغا» و«كولكيران» .. الخ .. الخ .. ٩٤ ١١ ..

وعندما حدث هذا الانقلاب المملوكي ، الذي سيطرت به العجمة على الدولة تراجعت «العروبة» و«الإسلام» جيئا ...

● فالتيار العقلاني قد أقصى عن مراكز التأثير.. بل وسجن أعلامه ..  
وحل محلهم «السلفيون - النصوصيون». أعداء العقل والرأي والقياس  
والتأويل .. فـ«استعجم الإسلام» ، لأنه لاطاقة «للجمود النصوصي» بفقهه  
دين عقلاني كالإسلام ... فانحدرت الحياة الفكرية سيلها - ببطء وتدرج - إلى  
العصر الذي أعلن فيه غلق باب الاجتهد . فتجدد الفكر ، بينما استمر تطور  
الواقع ، فاتسعت الهوة بينهما . وبدأت مرحلة «غربة الفكر الإسلامي  
وغراته» بالقياس إلى واقع الحياة ؟ ! ..

● أما «العروبة»، فيكفي لتجسيد المأساة التي أصابتها، في ظل عجمة الدولة، أن تقارن بين الطموح الذي حاولت تحقيقه، فقطعت فيه أشواطاً عندما تعرّبت الحواضر والحياة الفكرية في عالم الإسلام الفسيح من حيث

الأطلسي وحتى شمال غرب الصين .. وعندما كان السعي حيثما لإنجاز تعریف العامة والجمهور أيضا في كل هذه الأصقاع ... يكفي أن نقارن بين هذا الطموح الذي عرف طريقه للممارسة والتطبيق . وبين الواقع البائس الذي تراجعت إليهعروبة عندما قامت المحاولات الحادة لتترك الناس في عقر دار الأمة العربية ذاتها . في ظل السلطة العثمانية . التي كانت الامتداد لعجمة الدولة والسلطة والسلطان ؟ ! ...

نعم .. لقد تراجعت «العروبة» و«الإسلام» معا ... وكان ذلك مدخل أمتنا وحضارتنا إلى عصر جمودهما المظلم والوسيط ! ..

وللذين يحبون الاستثناء بآراء أعلام من مفكرينا الإسلاميين في هذا الذي نقول . نقدم رأى ثلاثة من هؤلاء الأعلام ...

١ - فالأستاذ الإمام محمد عبده : يصف هذا التحول الذي أصاب سيرتنا الحضارية . فيقول : « انظر . كيف صارت مزية من مزايا الإسلام - [تسامح المساواة] - سببا فيها صار إليه أهلها ! كان الإسلام دينا عربيا . ثم سلّقه العلم فصار علما عربيا . بعد أن كان يونانيا . ثم أخطا خليفة - [المعتصم العباسي] - في السياسة . فاتخذ من سعة الإسلام سبيلا إلى ما كان يظنه خيرا له . ظن أن الجيش العربي قد يكون عونا ل الخليفة علوى . لأن العلوبيين كانوا أقصى بيت النبي . - صلى الله عليه وسلم . - فراراً أن يتخد له جيشاً أجنبيا من الترك والديلم وغيرهم من الأمم التي ظن أنه يستعبدوها بسلطانه ويصطفعها بإحسانه . فلا تساعد الخارج عليه ، ولا تعين طالب مكانه من الملك - وفي سعة أحكام الإسلام وسهولته ما يبيّن له ذلك - هناك استعجم الإسلام

وأنقلب أعمجيا ! .. خليفة عباسى أراد أن يصنع لنفسه ، ويشى ما صنع بأمته ودينه ، أكثر من الجند الأجنبى ، وأقام عليه الرؤساء منه ، فلم تكن إلا عشية أوضحاها حق تقلب رؤساء الجند على الخلقاء ، واستبدوا بالسلطان دونهم ، وصارت الدولة فى قبضتهم ، ولم يكن لهم ذلك العقل الذى راضه الإسلام ، والقلب الذى هدبه الدين .. ١٩١٠<sup>(١)</sup> .

٢ - ولإمام حسن البنا [١٣٢٤ - ١٣٦٨ هـ - ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م] : يرصد هذا التحول الأعجمى ، ويؤكد على دوره في تحلل الدولة الإسلامية فيقول : «إن من أهم عوامل التحلل في الدولة الإسلامية ... انتقال السلطة والرياسة إلى غير العرب ، من الفرس تارة والديلم تارة أخرى والماليك والأترالك وغيرهم من لم يتذوقوا طعم الإسلام الصحيح ، ولم تشرق قلوبهم بأنوار القرآن ، لصعوبة إدراكهم لمعانيه ..»<sup>(٢)</sup> .. هنا يربط الرجل بين «المujam» - وهى تراجع «العروبة» - وبين تراجع «الإسلام» ! ..

٣ - أما المقريزى [٧٦٦ - ٨٤٥ هـ - ١٣٦٥ - ١٤٤١ م] : فإنه يضع يدنا على حقيقة لم يتتبه لها الكثيرون ، على خطورتها وبلاعة دلالاتها ! .. فكثيرون منا هم الذين يعتقدون أن الاستعمار الحديث هو الذى بدأ جريمة تتحية الشريعة الإسلامية - وهى قانون الأمة الطبيعي - عن عرشها وسيادتها في مؤسسات التشريع والقضاء في بلادنا ... لكن المقريزى يخبرنا أن «المujam المملوكية» هي التي بدأت اجترار هذه السيئة ، عندما جعلت الحكم في

(١) [الأعمال الكاملة للإمام محمد عبد] ج ٣ ص ٣١٧، ٣١٨.

(٢) حسن البنا [مجموعة رسائل الإمام الشهيد] ص ١٣١، ١٣٢، طبعة دار الشهاب ، القاهرة.

الدواوين السلطانية - [أجهزة الدولة] - وفي شتون الجند لقانون الخان الوثني جنكزخان [٥٦٢ - ٦٢٤ هـ ١١٦٧ م - ١٢٢٧ م] بدلاً من الشريعة الإسلامية؟ ! .. يضع المريزي يدنا على هذه الحقيقة فيقول : «... إن جنكزخان قرر قواعد وعقوبات أثبتها في كتاب سماه «ياسة» .. جعله شريعة لقومه ، فالالتزام أول المسلمين حكم القرآن .. فلما كثرت وقائع الترفي بلاد الشرق والشمال وببلاد القبجاق . وأسرروا كثيراً منهم وباعوهم . تنقلوا في الأقطار ، واشترى الملك الصالح نجم الدين أيوب - [٦٠٣ - ٦٤٧ هـ ١٢٤٩ - ١٢٥٦ م] - جماعة منهم ساهمن البحرينة ، ومنهم من ملك ديار مصر . وأولهم العز أيلك - [٦٥٦ - ١٢٥٨ م] - وكانوا إنما ربوا بدار الإسلام ، ولقنوا القرآن ، وعرفوا أحكام الملة الحمدية ... فجمعوا بين الحق والباطل . وضموا الجيد إلى الرديء . وفوضوا لقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة والصوم والزكاة والسعف ، وناظروا به أمر الأوقاف والأيتام . وجعلوا إليه النظر في الأقضية الشرعية .. واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكزخان ، والافتداء بحكم الياسة ، فلذلك نصبووا الحاجب ليقضي بينهم .. على مقتضى الياسة ، وجعلوا إليه ، مع ذلك ، النظر في قضيابا الدواوين السلطانية .. »<sup>(١)</sup>

هنا ، ارتبطت «العجمة» - وهي تراجع عن «العروبة» - بالآخراف والتراجع عن «شريعة الإسلام» ! .. فن التقدم - تقدم «الإسلام» و«العروبة» - الذي أثمر حضارة، «عربية» -

---

(١) [المخطط] ج ٣ ص ٦٠ ، ٦١ ، ٦٣ . طبعة دار التحرير . القاهرة .

«إسلامية» عالمية . جعلت من الإسلام منارة الدنيا ، التي أضاءت بالعربية أرجاء العمورة ... إلى التراجع الذي سادت فيه «السلفية - النصوصية الجامدة» .. وأغلق فيه باب الاجتهاد .. واستهلكت الأمة في القرون - تحت سلطان السلطة الأعمجية تجتر «الحواشي» و«الهوامش» على «المتون» وتزجي الفراع بصنع المحسنات اللفظية والزینات الشكلية .. حتى لقد حاولت العجمة ترิกها ، بعد أن كان الاستعراب شرف الفكر والمفكرين والعلم والعلماء والأدب والأدباء ! ..

\* \* \*

### **البيضة الحديثة :**

لكرن أمة عظيمة . ذات بجد عريق . وإبداع أصيل . وحضارة متميزة وتراث غني . وأعداء كثيرين ! كأمتنا العربية . ما كان لها أن تسقط سقوطا دامما في هذا المأزق الذي قادتها إليه العجمة «المملوكية - العثمانية» .. فالمخنة تلد الهمة .. والمأزق يدح زناد الفكر .. وشدة التضييق تجمع وتوحد الأشلاء الممزقة . طلما بقيت فيها بقية من حياة ؟ ! ..

لقد بدأ . مع اقتراب القرن الثامن عشر الميلادي من نهايته ، وكأنما التاريخ قد استدار ليضع الأمة العربية على مفترق الطرق الذي وضعها عليه إبيان ظهور الإسلام ؟ ! ..

● فكما عجز الفرس . قدما . عن قيادة المنطقة في مواجهة التحديات البيزنطية حتى لقد سيطر الروم على الشام ومصر وشمال إفريقيا ، وأعنوا الأحباس على السيطرة على اليمن ومحاولة غزو مكة قلب وطن الجماعة العربية.... كذلك

عجز الأتراك العثمانيون عن قيادة المنطقة في مواجهة الاستعمار الغربي الحديث .. فانفتحت في جدار الدولة العثمانية العديد من الثغرات التي نفذ منها الاستعمار ، بالامتيازات وبالاحتلال لكتير من أقاليم وطن العروبة وعالم الإسلام ..

● وكما تقدمت الأمة العربية ، قديما ، تحت رايات الإسلام العربي والعروبة المسلمة ، فقادت المنطقة في فتوحات التحرير الغربية التي أزاحت موجة الغزو البيزنطي وقيود الضعف الكسروي الظالم عن كاهل المنطقة ، لتقسم دولة وحضارة العروبة والإسلام ... وجدت هذه الأمة نفسها ، مع نهايات القرن الثامن عشر وبدايات التاسع عشر ، مدعوة إلى نضال ، تخرج به وطنها ومصيرها من المأزق ، وتتجدد به شباب حضارتها بتجدد « دينها » كي تتجدد « ديناهما » سالكة ذات السبيل ، ورافعة ذات الأعلام .. سبيل وأعلام « العروبة المسلمة .. والإسلام العربي » ! ..

فالوهابية : أومأت إلى الملامح القومية العربية للإسلام ، عندما عارضت - لا السلطة العثمانية فحسب - وإنما « عجمة الدولة » ، بتذكيرها الأمة بشرط « القرشية » - أي العروبة - لسلطة الدولة العليا ! ..

والسنوسية : سارت على ذات الدرب عندما قال إمامها الأول محمد بن علي السنوسي [ ١٢٠٢ - ١٢٧٦ هـ - ١٧٨٧ - ١٨٥٩ م ] بضرورة عروبة الخلاقة .. وعندما تحدث إمامها الثاني أحمد الشريف السنوسي [ ١٢٨٤ - ١٣٥١ هـ - ١٨٦٧ - ١٩٣٣ م ] عن الأتراك فقال : لقد أصبحوا « مقدمة النصارى - [ أي المستعمرين الأوروبيين ] - ما دخلوا محل لا ودخله

النصارى؟ «<sup>(١)</sup> .. وعندما قال المهدى السنوسى : « الترك والنصارى إن أقاتلهم معاً»<sup>(٢)</sup> .

والملهديه : صنعت ذلك ، أيضاً ، عندما أعلن المهدى ، محمد أحمد [العداء للأتراك] ، وشن عليهم حرباً [١٢٦٠ - ١٣٠٢ هـ - ١٨٤٤ - ١٨٨٥ م] لا هواة فيها ، ودعا الشعب إلى مغادرة الأتراك<sup>(٣)</sup> .

أما تيار الجامعية الإسلامية : الذى تبلور من حول رائد جمال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٣١٤ هـ - ١٨٩٧ - ١٨١٨ م] فهو الذى بلغت فى دعوته روابط «العروبة» و«الإسلام» - كمرتكزات لمشروع النهضة المشودة - فـ «الوضوح والعمق والشمول» ..

● فالأفغاني يؤمن بوحدة النوع الإنسانى ، وبوحدة الأمة الإسلامية .. لكنه ينبه على أثر تمييز الأقاليم ، وما يحدنه هذا التمايز من مغایرة بين «الآقوام» .. فوحدة النوع الإنسانى قد جعلت من الكورة الأرضية له وطنًا .. لكن اختلاف الأقاليم في اللغة والأخلاق والعادات والبيئة - وهى من طبيعة الإقليم - قد ميزت الأقاليم بمؤثرات «وتحت هذه المؤثرات تحصل للأقوام ميزة ، وتناسل فيها محنة البقاء على مألفهم ، والذود عنه ، واعتبار من خالقه أنه ليس منهم ، بل هو غيرهم بمعنى الغريرة المطلقة»<sup>(٤)</sup> .

(١) د. أحمد صدق الدجاني [المدرسة السنوسية] ص ٢١٦ - ١٠٧ طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م.

(٢) لو تروب ستودارد - وشكيب أرسلان [حاضر العالم الإسلامي] ج ١ ص ٢٩٩ طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م.

(٣) انظر كتابنا [العرب والتحدي] ص ١٨٨ - ١٨٥ طبعة الكويت سنة ١٩٨٠ م.

(٤) [الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني] ص ٤٢٧ ، ٤٢٨ . دراسة وتحقيق : د. محمد عازة ، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.

● وفي المحيط الإسلامي الكبير تميز الأمة العربية ، كأمة بالمعنى القومي .. ذلك «أنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها ... والأمة العربية هي «عرب» قبل كل دين وملهب . وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان بما لا يحتاج معه إلى دليل أو برهان»<sup>(١)</sup> !

● والجامعة الإسلامية لا تعنى تنازل الأمة العربية عن قسمة عروبتها التجسدة فيعروبة اللغة والترااث .. وإنما العكس هو الصحيح .. فهذه الجامعة الإسلامية لابد وأن تفتقر فيها «العروبة» بـ «الإسلام» ، فيتعرب غير العرب من المسلمين ، لأن العربية هي لسان الإسلام ، كما هي لسان العرب ! .. ولذلك ، فإن الأفغان لم يقف من محاولات العثمانيين «تريلك» العرب موقف الرفض والإدانة فقط ، وإنما دعا إلى تعرب الأتراك ، لتنتفق التناقضات من بينها ، ليس بتاتخى «الأمتين» – التركية والعربية – وإنما استهدافاً لبلوغهما وضع الأمة الواحدة ، على أن تكون أمة عربية ؟ ! .. وفي ذلك يقول : «لقد أهمل الأتراك أمراً عظيماً .. وهو الخاد لسان العربي لساناً للدولة . ولو أن الدولة العثمانية صنعت ذلك ، وسعت لتعريب الأتراك وكانت في أمنع قوة .. إنها لو تعررت لانتهت من بين الأمتين – [العربية والتركية] – النورة القومية ، وزال داعي التفور والانقسام ، وصاروا أمة عربية ، بكل ما في اللسان من معنى ، وفي الدين الإسلامي من عدل .. ولكنها فعلت العكس ، إذ فكرت بتريلك العرب ! وما أسفها سياسة وأسلوب من رأى ؟ ! .. فكيف يعقل تريلك العرب ، وقد تبارت الأعاجم في

---

(١) المصدر السابق . ص ٢٣٧ .

الاستعواب وتسابقت ، وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل ، من أعز الجامعات وأكبر المفاخر ! »<sup>(١)</sup> .

● وعلى ذات الدرب يسير عبد الرحمن الكواكبي [ ١٢٧٠ - ١٣٢٠ هـ - ١٨٥٤ - ١٩٠٢ م ] فيؤكد أن هذه الدورة من دورات نهضة الشرق لا بد وأن تكون بقيادة عربية . لأن دور الإسلام الطبيعي في هذه النهضة وإمكانات الأمة العربية ، ومكانتها المتميزة إسلامياً تقتضي ذلك .. « فالعرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية ، بل الكلمة الشرقية . العرب أنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعاً في الدين ، وقدوة للمسلمين ، حيث كان بقية الأمم قد اتبعوا هدفهم ابتداء فلا يأنفون عن اتباعهم أخيراً ... »<sup>(٢)</sup> .. فكما قادوا نهضة الشرق إبان ظهور الإسلام ، عندما التحنت العروبة بالإسلام . هم اليوم الوسيلة الوحيدة للنهضة الشرقية المأمولة ، وتحت ذات الأعلام .. أعلام العروبة والإسلام .

● وذات الأفكار ، التي تلبح على افتراض « العروبة » بـ « الإسلام » ، وعلى الضرورة الإسلامية لوحدة الأمة العربية ، لتميزها القومي ، ولأهمية وحدتها القومية في نهضة عالم الإسلام .. ذات هذه الأفكار يؤكدها ويفصلها إمام الجناح المغربي لتيار الحجامة الإسلامية الشيخ عبد الحميد بن باديس

---

(١) المصدر السابق . ٣٥٨ .

(٢) [ الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي ] ص ٣٥٨ . دراسة وتحقيق : د . محمد عماره ، طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .

[ ١٣٥٩ - ١٨٨٧ هـ ١٩٤٠ ] فيقول : « إن العرب قد رشحوا  
هداية الأمة ، وإن الأئمَّةُ الْتِي تدينُ بِالْإِسْلَامِ وَتَقْبِلُ هَدَايَتَهُ سَتَكْلُمُ بِلِسَانِ  
الإِسْلَامِ ، وَهُوَ لِسَانُ الْعَرَبِ ، فَيَنْمُو عَدْدُ الْأَمَّةِ الْعَرَبِيَّةِ بِنَمْوِ عَدْدِ مَنْ  
يَتَكَلَّمُ لِغَتِهَا ، وَيَهْتَدُونَ مَثَلَّهَا بِهَدَايَتِ الْإِسْلَامِ .. وَنَبِيِّ الْإِسْلَامِ ، مُحَمَّدٌ -  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - كَانَ رَسُولُ الْإِنْسَانِيةِ .. وَرَجُلُ الْقَوْمِيَّةِ الْعَرَبِيَّةِ وَالْأَمَّةِ  
الْعَرَبِيَّةِ فِي آنٍ وَاحِدٍ .. »<sup>(١)</sup> أَمَا الْوَحْدَةُ السِّيَاسِيَّةُ لِلْوَطَنِ الْقَوْمِيِّ لِلْأَمَّةِ الْعَرَبِيَّةِ  
فَهُوَ وَاجِبٌ .. ذَلِكَ أَنَّا « إِذَا قَلَّنَا : الْعَرَبُ ، فَإِنَّا نَعْنِي هَذِهِ الْأَمَّةِ الْمُمْتَدَّةِ مِنْ  
الْمُحْبَطِ الْهَنْدِيِّ شَرْقًا إِلَى الْمُحْبَطِ الْأَطْلَانْطِيَّقِ غَرْبًا ، وَالَّتِي تَنْطَقُ الْعَرَبِيَّةُ وَتَفْكُرُ  
بِهَا ، وَتَغْلُبُ مِنْ تَارِيخِهَا ، وَتَحْمِلُ مَقْدَارًا عَظِيمًا مِنْ دَمَهَا ، وَقَدْ صَهَرَتْهَا الْقَرْنُونَ  
فِي بُوقْقَةِ التَّارِيخِ حَتَّى أَصْبَحَتْ أَمَّةً وَاحِدَةً . هَذِهِ الْأَمَّةُ الْعَرَبِيَّةُ تُرْبِطُ بَيْنَهَا -  
زِيَادَةً عَلَى رَابِطَةِ الْلِّغَةِ - رَابِطَةِ الْجِنْسِ ، وَرَابِطَةِ التَّارِيخِ وَرَابِطَةِ الْأَلَمِ ، وَرَابِطَةِ  
الْأَمْلِ . فَالْوَحْدَةُ الْقَوْمِيَّةُ وَالْأَدَبِيَّةُ مُتَحْقِقَةٌ بَيْنَهَا لَا مُخَالَةٌ .. وَالْوَحْدَةُ السِّيَاسِيَّةُ بَيْنَ  
شَعُورِهَا الْمُسْتَقْلَةِ اسْتِقْلَالًا حَقِيقِيًّا .. تَمْكِنُ .. وَتَجْبُ .. »<sup>(٢)</sup> .

● أَمَا حَسْنُ الْبَنَى .. الَّذِي قَادَ أَكْبَرَ التَّيَارَاتِ الإِسْلَامِيَّةِ « الْمُنْظَمَةُ » فِي  
عَصْرِنَا الْحَدِيثِ وَأَكْثَرُهَا تَأثِيرًا عَلَى الْجَمْهُورِ الإِسْلَامِيِّ فِي وَطَنِ الْأَمَّةِ الْعَرَبِيَّةِ ،  
بِلْ وَخَارِجَ هَذَا الْوَطَنِ .. فَإِنَّ مَوْقِفَهُ مِنْ عَلَاقَةِ الْعَرَوَةِ بِالْإِسْلَامِ ، وَمِنْ قَضِيَّةِ  
الْوَحْدَةِ الْعَرَبِيَّةِ شَدِيدٌ الوضُوحُ وَالْحَسْنُ .. وَمَا أَجْدَرَهُ بِأَنْ يَحْتَذِبُ

(١) [كتاب آثار ابن باهتم | ج ٤ ص ١٧ - ١٩، ٢١ - ٢٣] . جمع وإعداد: د. عمار طالبي . طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ .

(٢) المصدر السابق . ج ١ مجلد ٢ ص ٣٩٨ - ٤٠٠ .

## «العروبيين» و«الإسلاميين» إلى كلمة «واحدة — سواء» في هذا الموضوع ! ..

لقد تناول حسن البنا علاقة «العروبة» بـ «الإسلام» ، والموقف من «الوطنية» — التي سماها «القومية الخاصة» — ومن «الوحدة العربية» ، ومن «الخلافة الإسلامية» ، ومن وحدة النوع الإنساني ... تناول الموقف من هذه القضايا بروح المسلم الذي عاد إلى فطرته ، متدينًا بالإسلام : دين الفطرة .. فالإسلام ، من حيث هو عقيدة وشريعة ، هو «وضع إلهي» ، جاء به الرسول — صلى الله عليه وسلم — للناس كافة .. فهو دين عالمي ، ليس خاصاً بجنس من الأجناس أو قومية من القوميات .. وهو ، بهذه الصفة ، وبهذه الطبيعة يؤلف رابطة «الأمة» — أي الجماعة والجماعة — بين كل الذين يتذمرون به ، من مختلف الأجناس والقوميات واللغات ..

لكن هذا الإسلام العالمي ، في عقيدته وشرعيته ، قد تميز وأمتاز بأنه دين الفطرة [فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ، ذلك الدين القيم]<sup>(١)</sup> .. ولذلك ، فإنه — في الأمور الحياتية — لا يقفز على «الواقع» ولا ينكحه ولا يتجاهله أو يتنكر له ، مادام غير منافق لما صد الشريعة ، التي جماعها : تحقيق إنسانية الإنسان ، ك الخليفة عن الله ، سبحانه في هذا الوجود ..

والإنسان المسلم إذا عاد إلى فطرته ، في موضوعنا هذا ، لا شك أنه واجد مايل :

---

(١) الروم : ٣٠.

هذا الإنسان المسلم حين وروابط ولاء واتساع لموطن ولادته ومرتع نشأته وحمل ذكرياته .. وله مثل ذلك نحو « الوطن » الذي شب فيه .. وكذلك نحو « وطن » الأمة التي يشتراك معها في اللغة الواحدة . التي تسهل سبل الاتصال والتفاعل والوحدة . ومن ثم تنسى الألفة وعوامل الاتساع والولاء .. وبخاصة إذا ما كانت هذه اللغة هي لغة دينه الأقدس وتراث هذ الدين وفكره .. وله كذلك حين ولاء واتساع إلى الجماعة التي تدين بدينه ، وهي أمة الإسلام ... ثم هو ، من وراء ذلك ، إنسان مدعو إلى أن يكون عضواً عملاً وتفاعلًا - بالتأثير والتاثير - مع روابط الإنسانية التي تضم كل بني الإنسان ...

إنها « الدوائر » التي تنطلق من الأخص إلى المخاص إلى العام فالأخعم .. من القرية . إلى الإقليم . إلى الوطن ، إلى الدائرة القومية . إلى الجامعة الإسلامية . إلى العالم .. دونما تعارض أو تناقض أو تصاد ..

وهي ذات الفطرة التي تبني التناقض بين ولاء الإنسان المسلم لأسرته وعائلته . وشعبه . وأمه .. وإنسانيته ..

وهي ذات الفطرة التي لم تعرف التناقض بين حب الرسول - صلى الله عليه وسلم - مكة - التي خاطبها . عند مغادرته إياها مهاجرا . بقوله : « إنك أحب أرض الله إلىّ . ولو لا أن قومك أخرجوني ما خرجمت ! » - وهو الحب الذي تحرك حينها جارفاً عندما قدم الصحابي أصيل بن عبد الله الهذلي من مكة إلى المدينة . فسأله الرسول :

- يا أصيل . كيف عهدت مكة ؟

— فقال : عهدتها قد اخصب جنابها . وايضاً بطحاؤها . وأعذن  
إذخرها <sup>(١)</sup> . وأسلب ثمامها <sup>(٢)</sup> . وأمشر سلمها <sup>(٣)</sup> !  
فقال الرسول : حسبك يا أصيل ! .. دع القلوب تقر .  
لأنّهُجَرَنَا <sup>(٤)</sup> !

هي الفطرة التي لم تعرف التناقض بين هذا الحب الأخضر الذي امتلأ به نفس الرسول ملكة . وبين انتقامه الجديد . منذ الهجرة للمدينة . التي سأله أهلها — يوم العقبة — :

— « هل عسيت . إن أظهرك الله ، أن ترجع إلى قومك وتدعنا » <sup>(٥)</sup> !  
— فكان جوابه : « بل الدم الدم ، والدم الدم — [أى متى في  
منازلكم .. وقبرى في مقابركم .. ومن طلب دمكم فقد طلب دمى ! ] أنا  
منكم . وأنتم مني . أحارب من حاربتم وأسلم من سالمتم <sup>(٦)</sup> ! »  
ولقد استمرت هذه الفطرة الإسلامية تعصم « وطنينا » من ضيق الأفق  
الذى يخلق التناقض بينها وبين « قوميتنا » . كما يعصم « قوميتنا » من العصب

(١) الآخر : نبات حجازى . وأعذن : صارت له أهان .

(٢) الخام : نبت حجازى . وأسلب : صار له خوص .

(٣) أى أورق .

(٤) ابن الأثير (أسد الغابة في معرفة الصحابة) — ترجمة الصحابي « أصيل » . طبعة دار الشعب .  
القاهرة .

(٥) رفاعة الطهطاوى (الأعمال الكاملة) ج ٤ ص ١٥٩ ، ١٦٠ . دراسة وتحقيق : د . محمد  
عمراء . طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ .

الذى يصطنع العداء بينها وبين جامعتنا الإسلامية .. فكان التدرج في الولاء  
والانتماء فطرة إنسانية تزكيها فطرة الإسلام ! .

من هذه الروح ، وبهذا المنطق ، واستشرافاً لهذا الأفق نظر الشيخ حسن  
البنا إلى العلاقة بين « الوطنية » و « الوحدة العربية » و « الرابطة الإسلامية » ..  
فقال - كمرشد عام لجماعة [ الإخوان المسلمين ] - : « كان الإخوان المسلمون  
أشد الناس حرضاً على خير وطنهم ، وتفانياً في خدمة قومهم .. فالإسلام قد  
فرضها فريضة لازمة لامناص منها أن يعمل كل إنسان لخير بلده ، وأن يتضاعي  
في خدمته ، وأن يقدم أكبر ما يستطيع من الخير للأمة التي يعيش فيها ، وأن  
يقدم في ذلك الأقرب فالأقرب رحا وجوارا ، حتى أنه لم يجز أن تنقل  
الزكوات أبعد من مسافة القصر إلا لضرورة ، إشعار للأقربين بالمعروف . فكل  
مسلم مفروض عليه أن يسد الثغرة التي هو عليها ، وأن يخدم الوطن الذي نشأ  
فيه .. فالإخوان المسلمون يحبون وطنهم ، ويحرصون على وحدته القومية بهذا  
الاعتبار ، ولا يجدون غضاضة على أي إنسان أن يخلص لبلده ، وأن يبني في  
سبيل قومه ، وأن يتمني لوطنه كل مجد وكل عز وفخار ، هذا من وجهة  
القومية الخاصة .

ثم ، إن الإسلام الحنيف نشأ عربيا ، ووصل إلى الأمم عن طريق  
العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربي مبين ، وتوحدت الأمم باسمه على هذا  
اللسان ، يوم كان المسلمين مسلمين ! .. وقد جاء في الآخر : إذا ذل العرب  
ذل الإسلام . وقد تحقق هذا المعنى حين داَل سلطان العرب السياسي  
وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم . فالعرب

هم عصبة الإسلام وحراسه ... وإن تمسكنا بالقومية العربية يجعلنا أمة غافلة  
حدودها من الخليج إلى المحيط . بل إلى أبعد من ذلك . ويبلغ عددها  
أضعاف الملايين المخصوصة في وادي النيل ، فلئن مصرى يكره أن تشاشه هذه  
الشعوب التي تظللها العربية شعوره وأماله وأفراحه وألامه؟! .. إن من يحاول

سلخ قطر عرب من الجسم العام للأمة العربية يعين الخصوم الغاصبين على  
خفض شوكة وطنه وإضعاف قوه بلاده . ويصوب معهم الرصاصة إلى مقتل  
هذه الأوطان المتحدة في قوميتها ولغتها ودينهما وأدابها ومشاعرها ومطامعها ...  
فليس في الدنيا جامعة أقوى وأقرب من جامعة تجمع العربي بالعربي ، فاللغة  
واحدة ، والأرض واحدة ، والأمال واحدة . والتاريخ واحد ...

إن وحدة العرب أمر لا بد منه لإعادة بحمد الإسلام وإقامة دولته وإعزاز  
سلطانه .. فالعرب هم أمة الإسلام الأول وشعبه التميز . ويتحقق ما قال  
الرسول - صلى الله عليه وسلم - : «إذا ذل العرب ذل الإسلام» . ولن  
ينهض الإسلام بغير اجتماع كلمة الشعوب العربية ونهضتها . فكل شبر أرض في  
أرض وطن عربي نعتبره من صميم أرضنا ومن لباب وطننا .. ومن هنا وجب  
على كل مسلم أن يعمل لاحياء الوحدة العربية وتائيها ومناصرتها . وهذا هو  
موقف الإخوان المسلمين من الوحدة العربية .

إن الإخوان المسلمين يحترمون قوميتهم الخاصة باعتبارها الأساس الأول  
للنهوض المنشود . ولا يرون بأساً أن يعمل الإنسان لوطنه . وأن يقدمه في  
العمل على سواه . ثم هم . بعد ذلك . يؤيدون الوحدة العربية ، باعتبارها  
الحلقة الثانية في النهوض . ثم هم يعملون للجامعة الإسلامية ، باعتبارها

السياج الكامل للوطن الإسلامي العام . ولن أقول ، بعد هذا : إن الإخوان يريدون الخير للعالم كله ... وأنا في غنى ، بعد هذا البيان . عن أن أقول : إنه لا تعارض بين هذه الوحدات ، بهذا الاعتبار ، وبأن كلًا منها تشد أزر الأخرى وتحقق الغاية منها ..

أما الخلافة الإسلامية ، فإن الإخوان المسلمين يجعلون العمل لإعادتها في رأس منهجهم ... ولكنهم يعتقدون أن ذلك يحتاج إلى كثير من التمهيدات التي لابد منها ، وأن الخطوة المباشرة لإعادة الخلافة لابد أن تسبقها خطوات :

- لابد من تعاون تام ثقافي واجتماعي واقتصادي بين الشعوب الإسلامية كلها ..
- يلي ذلك تكوين الأحلاف والمعاهدات وعقد الجامع والمؤتمرات بين هذه البلاد ..
- يلي ذلك تكوين عصبة الأمم الإسلامية ..

حتى إذا استوثق ذلك للمسلمين ، كان عنه الاجتماع على « الإمام » ... <sup>(١)</sup> .

فهل هناك أوضح وأعمق وأشمل - في عرض موقف الفكر الإسلامي من القومية العربية والوحدة العربية - من هذا الذي أعلنه الإمام حسن البنا؟! .. إن الوحدة الوطنية هي الشرط الضروري والطريق الوحيد للوحدة

---

(١) حسن البنا [رسالة المزمر الخامس] ص ٤٥ - ٥٠ .

العربية ... والوحدة العربية للوطن القومي للأمة العربية واجب ملتح ، لأن جامعة العروبة هي «أقوى الجامعات وأقربها» ... أما الخلافة الإسلامية فإنها «رمز» لتضامن وعلاقات ثقافية واجتماعية واقتصادية وسياسية تفضي إلى «عصبة أمم إسلامية» ، تشد أزر المستضعفين في مواجهة الأقوياء .

\* \* \*

هكذا ... وعلى هذا النحو الواضح والعميق والشامل والخالص ... عادت إلى الفكر الإسلامي صحوته في عصرنا ، الحديث ، فخرج من عصوره المظلمة ، ليواصل - بالاجتهد والتتجدد - تألقه الأصيل ، في كثير من قضاياها «الدين» و«الدنيا» ... ومنها قضية العلاقة العضوية والرابطة الجدلية بين «العروبة» و«الإسلام» ، وال موقف الإسلامي من الوحدة القومية لوطن الأمة العربية .

### عودة النغمة النشاز؟! :

لكن ... بالرغم من هذا الوضوح والعمق والجسم الذي رأيناها : علاقة عضوية وروابط جدلية بين «العروبة» و«الإسلام» ، وانحيازا من الفكر الإسلامي . القديم والحديث إلى ضرورة النضال في سبيل الوحدة العربية باعتبارها : وحدة المسلمين العرب ... وهم الأغلبية الساحقة في الأمة العربية - ولأنها الطريق الوحيد إلى نهضة الإسلام والمسلمين من وراء الوطن القومي للأمة العربية ، لما للأمة العربية من دور ريادي وقيادي في الخيط

## الإسلامي ، تاريخها ، ولمكان العربية والعروبة من الإسلام الدين والحضارة والتراث ...

بالرغم من هذا الوضوح .. فإن ساحة الفكر والسياسة قد عادت ، مرة أخرى - رغم زوال عصور العجمة « المملوكيه - العثمانيه » وازورار فكريتها المتخلقه - عادت ساحة الفكر والسياسة ، في وطننا العربي ، تشهد ، مرة أخرى تلك النعمة النشار ، الراعمه تناقض « العروبة » و « الإسلام » ، وعداء « الإسلام » لـ « القومية العربية » و « الوحدة العربية » !!

فالمفكر الإسلامي . المرحوم سيد قطب [ ١٣٢٤ - ١٣٨٦ هـ - ١٩٠٦ - ١٩٦٦ م ] : يدعى « أن الوطنية » و « القومية » و « التجمعات الإقليمية » التي برزت في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ، قد أدت دورها خلال هذين القرنين .. ولم تعد تملك رصيدها جديداً »<sup>(١)</sup> !

وهو ، بذلك الادعاء ، يغفل ويتجاهل الدور الذي على هذه الروابط والجوانب أن تؤديه - في ظروف بلادنا وما ماثلها - في النضال ضد الاستعمار وفي سبيل النهضة .. فهي لم تستند ، بعد مهامها .. ثم إنها ليست هي « قوميات الغرب » العدوانية ، المعادية لقيم وأخلاقيات شرائع السماء ، بل إنها - في مثل واقعنا - السبيل للنهضة التي تمكن إنساننا من إحياء وتطبيق القيم الأخلاقيات والشرائع التي جاءت بها الأديان ..

وهو ينق - في معارضه لما أثبتناه بهذه الدراسة - أية علاقة بين حضارتنا وبين العروبة ، ويتبين مقوله تناقض صفة « العربية » مع صفة « الإسلامية »

(١) سيد قطب [ معالم في الطريق ] ص ٦ ، ٧ ، طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م .

في هذه الحضارة ، فيقول : « ولم تكن هذه الحضارة الضخمة يوماً ما » عربية « ، إنما كانت دائماً » إسلامية « ، ولم تكن يوماً » قومية « إنما كانت دائماً » عقائدية « .. <sup>(١)</sup> ..

وهذه مقوله قد دحضناها . عندما أثبتنا انتفاء التعارض - بل وقيام العلاقة العضوية والروابط الجدلية - بين » العروبة « و » الإسلام « ..

ثم هو يذهب فيسقط أي قيمة للرابطة القومية والسمات القومية في إيجاد الدائرة الأخص في المحيط الأوسع للملمة والاعتقاد .. فيقول : « إنه لا وطن للمسلم إلا الذي تقام فيه شريعة الله ، فتقوم الروابط بينه وبين سكانه على أساس الارتباط في الله . ول الجنسية للمسلم إلا عقیدته التي تجعله عضواً في » الأمة المسلمة « في » دار الإسلام « ، ولا قرابة للمسلم إلا تلك التي تنبثق من العقيدة في الله . فتصل الوشيعة بينه وبين أهله في الله .. <sup>(٢)</sup> »

وهذه المقوله - التي تتناقض كل التناقض مع » نظرية الدوائر « ، التي عرضناها للإمام حسن البنا - تتتجاهل حقائق تبلغ في فكر المسلم حد البدلييات :

- فوطن المسلم هو وطنه .. حتى لو لم تطبق فيه الشريعة الإسلامية ..  
وعليه الجهد ل تقوم الشريعة فيه ..
- و الجنسية العقيدة .. و عضوية الأمة المسلمة في دار الإسلام لاتعني الفقر

---

(١) المرجع السابق . ص ٥٩ .

(٢) المرجع السابق . ص ١٥١ .

على الواقع المتمثل في الدوائر - الوطنية والقومية .. التي تسبق جامعة الإسلام .. غرباط الأمة لا يلغى رباط الأسرة ولا ينفي ذاتية الفرد ! ..

● والقرابة لا تختص برباط العقيدة الدينية .. فالإسلام لا ينكر بنوة المسلم لأبوية المشركين ولا يهدر حقوقها بل يدعوه للبر بها - بر ابن بأبويه - وللقيام بحقوق القرابة - مع انتفاء رباط العقيدة الدينية - [ ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه وهنا على وهن وفصاله في عامين أن اشكر لى ولوالديك إلى المصير وإن جاهدك على أن تشرك بي ماليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبها في الدنيا معروفاً واتبع سبيلاً من أناب إلى .. ثم إلى مرجعكم فأنبشكم بما كنتم تعملون ] (١) .

والزوج المسلم للزوجة غير المسلمة - الكتابية - قريب لها ، وهي قريبة له - بل هي سكن له - وإن لم تتبشق هذه العلاقة - علاقة القرابة - من العقيدة في الله ! ..

تلك هي مقوله الأستاذ سيد قطب - إذا عرضناها على ماقدمنا من فكر الإسلاميين في هذه القضية ، ظهر الفارق بينهما بجلاء .. فارق « الفكر الإسلامي » عن « نفحة الأديب المظلوم » ! ? ..

● وكاتب آخر : يلقط هذا الخيط ، فيبني أن تكون للروابط القومية أية قيمة ، ويحكم بأن علاقة المسلم المصري ب أخيه المصري مساوية تماماً لعلاقته بالمسلم في أندونيسيا ونيجيريا وتركستان (٢) ! ? .. بل ويصل في هجومه على

(١) لقمان : ١٤ ، ١٥ .

(٢) د. محمد رشاد خليل مقال بعنوان [ شخصية مصر التاريخية ] مجلة [ الدعوة ] عدد ربيع الثاني سنة ١٣٩٨ هـ مارس سنة ١٩٧٨ م .

دعاة القومية العربية إلى حد وصفهم بأنهم : «الشعوبيون العرب»<sup>(١)</sup> ! ..

• واحدى الجماعات الإسلامية الجديدة - [المجاهد] - : تجعل هذا الفكر - الخارج عن سياق تراث الإسلام في هذه القضية ، والمناقض لآراء أئمة الصحوة الإسلامية الحديثة في علاقة «العروبة» بـ «الإسلام» - تجعل [جماعة المجاهد] من هذا الفكر رأيها المعلن . فعندما يسأل أحد قادتها : - «هل هناك علاقة بين القومية والإسلام في تصوركم؟

[يجيب] : «القومية نوع من أنواع العنصرية المرفوضة في الإسلام وهي مناصرة القوم ومؤازرتهم ب مجرد الانتفاء لهم قرابة أو لغة أو مكاناً أو جنساً أما الإسلام فقد نعمت عالمية للناس كافة ، والرابطة فيه تقوم على أساس عقائدي فالولاء لأولياء الله منها بعده درجة القرابة أو اختلفت اللغة أو نأى المكان والعداء لأعداء الله ولو كانوا أول قربى . فدعوه القومية إن هي إلا شعار من تلك الشعارات الأفلاكية التي بثها المستعمرون وروجوها ليسهل لهم تدمير الأمة الإسلامية بعد خلعها من ربطه الإسلام التي هي منبع قوتهم ومصدر عزتهم ول يجعلوا الأمة إلى فرق متاحرة ودوبيلات هشة يمكن السيطرة عليها ، بل - وإذلاها . وقد كان ... !!

صاحب هذا الفكر ، يعلن - في ذات الحديث - أن جماعته تسير على

---

(١) مجلة [الدعوة] عدد جادى الأولى سنة ١٣٩٨هـ / أبريل سنة ١٩٧٨م .

الدرب الذى ارتاده المرحوم سيد قطب .. )<sup>(١)</sup> ١٩

● وقاضى سودانى : يجلس على منصة « محكمة الجنایات » ليحاكم عدداً من الشباب بتهمة الانتماء إلى أحد الأحزاب القومية . حيث يحظر القانون قيام الأحزاب - فيحول سهام الاتهام إلى « القومية العربية » و « الوحدة العربية » .. ويقول - بجرأة مذلة - : « ومن المعلوم ، ضرورة ، أن دعوة القومية العربية والوحدة العربية هي دعوة للعنصرية والشعوبية ... تعارض الشريعة .. وهذا مما يجمع عليه أقوال المسلمين .. »<sup>(٢)</sup> ١١٤٤٩ ..

ونحن لا نريد أن نقول لهؤلاء الذين يصفون « القومية العربية » بالعنصرية : إنكم تتحدثون عن القوميات العلمانية العدوانية الأوروبية .. أما القومية العربية فهي دائرة انتماء لأمة تسعى للتحرر وصد العدوان - وهي ليست أيديولوجية مناقضة للإسلام ، ولا جداراً يحول بين المسلمين العرب وبين النضال في سبيل التضامن الإسلامي والإيمان الإسلامي .. وأن الذين يحولون بين العرب وبين أن يمدوا نطاق نضالهم إلى ماوراء المحيط والخليج ليسوا هم القوميين وإنما الشعوبيون فيما وراء المحيط والخليج !؟ ..

كما أنها لا تزيد أن نقول للذين يصفون القومية العربية والوحدة العربية « بالشعوبية » : إن مصطلح الشعوبية ، يعني تحديداً : « الترعة التي تنكر

---

(١) عبد الرحمن ، صحيفة [النور] العدد ١٥٥ - ٧ جادى الأولى سنة ١٤٠٥ هـ ٢٧ فبراير سنة ١٩٨٥ م.

(٢) القاضى : د. المكاشفى الكباشى . وقائع جلسة محكمة جنایات أم درمان ( رقم ١ ) بتاريخ ٥ فبراير سنة ١٩٨٥ م.

تفضيل العرب .. وتحاول تصغير شأنهم ، والمحظ منهم .. <sup>(١)</sup> .. فالشعوبية هي التقىض لحركة القومية العربية ولدعوة ودعة الوحدة العربية ! ..

نحن لا نريد تفصيلاً لهذا القول فنضيف إلى هذه الصفحات تفنيداً لهذا الفكر الغريب ، إذ يكفي لتفنيده عرضه على النصوص الواضحة والعميقة والشاملة التي قدمناها للإمام الشهيد حسن البنا في هذا الموضوع – وهو الإمام الذي يزعم الالتساب إلى دعوته أصحاب هذا الفكر النشار ! ! ..

لكن السؤال الجوهرى الذى سقنا هذه الآراء النشارى نسأله هو :

إذا كانت مقوله التناقض بين «العروبة» و«الإسلام» قد أثبتت في محورى تطورنا الفكري والحضارى من خارج المكونات الأصلية لفكرنا العربي الإسلامي – من الشعوبية الفارسية تارة ومن العجمة (المملوكية – العثمانية) تارة أخرى .. وإذا كان شكر اليقظة والصحوة الإسلامية الحديثة قد دفع هذه المقوله الشاذة – على النحو الذى قدمنا – فما هو المصدر الذى دفع هذه المقوله ، مرة أخرى ، لتعطل في فكر الحركة الإسلامية المعاصرة على لسان المرحوم سيد قطب .. ذلك هو السؤال ، الذى تكشف إجابته مبلغ شذوذ هذه المقوله عن سياق الفكر الإسلامي لأمتنا عبر تاريخنا الطويل ...

ولحسن الحظ .. فإن الذينقرأوا فكر المرحوم الأستاذ ألى الأعلى المودودى [ ١٣٢١ - ١٣٩٩ هـ - ١٩٠٣ - ١٩٧٩ م ] أمير [ الجماعة الإسلامية ] في الهند

---

(١) انظر [ لسان العرب ] لابن منظور . طبعة دار المعارف . القاهرة . وكذلك [ المعجم الوسيط ] وضع مجمع اللغة العربية . القاهرة .

وبالنهاية ، ثم قرأوا فكر المرحلة الأخيرة للأستاذ سيد قطب ، يدركون – دون عناء – كيف جاء فكر سيد قطب في كتابه [ معالم في الطريق ] « صورة طبق الأصل » من فكر المودودي حول القضايا التي عرض لها هذا الكتاب .. ومنها علاقة الإسلام بالقومية ..

لكن الذين اقتدوا بسيد قطب في رفضه للقومية وعدائه لل القومية العربية لم يدركوا خصوصية الملابسات التي أفرزت فكر المودودي في القومية ، والخطأ البالغ في استعارة سيد قطب لهذا الفكر وتوظيفه في إطار ملابسات لا وجه للشبه بينها وبين الملابسات الخاصة التي أفرزته في شبه القارة الهندية ..

● لقد صاغ المودودي فكره عن القومية ما بين سنة ١٩٣٧ م وسنة ١٩٤١ م عندما كان [ حزب المؤتمر ] الهندي يسعى لبناء الهند « الموحدة المستقلة الديمقراطية العلمانية » .. ولقد أسس حزب المؤتمر دعوته على مقوله أن الهند « قومية واحدة » .. وتلك هي الفكرة التي رفضها المودودي وقد ضدتها صراعاً فكريّاً وسياسياً طويلاً انتهى باستقلال باكستان سنة ١٩٤٧ م ..

● وكانت حجة المودودي أن الهند متعددة القوميات ، من المنظور الحضاري ، وأن وحدة الهند تعنى السيطرة الأبدية للأغلبية الهندوسية ( ٧٥٪ من السكان ) على الأقلية المسلمة ( ٢٥٪ من السكان ) .. وأن « القومية الواحدة » المزعومة ، في ظروف الهند ، لا تندو القومية بمعنى السياسي المؤسسة على وحدة الأرض ، والتي تتجاهل التعددية القومية لسكان الهند المؤسسة على التمايز الحضاري .. فدافع المودودي عن التعددية القومية ، ودعا

إلى رسم مستقبل الهند المستقلة وفق معايير هذه التعددية القومية .. وفي ذات الوقت أدان هذه «القومية السياسية» ، بمحاصيلها الغربية العلمانية ، التي تعزل الإسلام - على الرغم من أنه دين ودولة - عن الهيمنة على المؤسسات المنظمة لشئون الحياة ..

● فضد هذه «ال القومية السياسية » ، التي رأها المودودي سبيلاً لسيطرة الأغلبية الهندوسية على الأقلية المسلمة ، والتي رأها - بمحاجتها العلماني - أيديولوجية معادية للإسلام .. ضد هذه القومية يعنيها كان هجوم المودودي فلقد قال عنها : «إنها دين جديد» ينافق «الدولة الفكرية» الإسلامية وتحول بين أصحابها وبين الترعة «الإنسانية» .. وهي تعني «أن يخل الشعب متزلة الألوهية» ! .. ولذلك فليس لها مكان ولا «حظ في إيجاد دولة الإسلام الفكرية وتركيبها» <sup>(١)</sup> .. ثم مضى الرجل فساق ضد هذه القومية الهندوسية الكافرة كل الاتهامات ، التي جاء سيد قطب فانتزعها من ملابساتها ووظفها في إطار الأمة العربية ذات القومية الواحدة ، التي يكون المسلمين فيها أكثر من ٩٥٪ من تعداد أبنائها !؟ ..

● إن الذي رفضه المودودي هو القومية السياسية [Political Nationality] بينما كان داعياً مناصراً لل القوميّة الحضارية [Cultural Nationality] .. فهل من الدقة - ولا نقول الأمانة؟! - أن تؤخذ بعض عبارات الرجل لتوظيف في رفض قوميتنا العربية ، وطابعها الحضاري واضح كل الوضوح ، وأغلبيتها

---

(١) المودودي [نظريّة الإسلام السياسي] ص ٧١ . ٧٥ طبعة بيروت - ضمن مجموعة عوانها «نظريّة الإسلام وهديه في السياسة والقانون والستور» | سنة ١٩٧٩ م.

الإسلامية لا تخطئها عين ، وترعى الإنسانية التحررية لا تخفي ، وعلاقتها بالإسلام على النحو الذي قدمناه ! ..

وهل من الدقة - ولا نقول الأمانة - أن يغفل الناقلون النصوص الأخرى الكثيرة التي ناصر فيها المودودي القومية ، فيفضلوا بذلك الإغفال قطاعات شبابية من الحركة الإسلامية ويشعلا نيران معارك فكرية مفتعلة تقسم صفوف الأمة إلى « إسلاميين - لقوميين » و « عربين - لا إسلاميين » ! .. إن المودودي الذي استندوا إليه في هذه المقوله النشاز ، هو الذي يقول عن

القومية « ... أما القومية ، فإن أريد بها الجنسية [ Nationality ] فهي أمر فطري لا نعارضه ، وكذلك إن أريد بها انتصار الفرد لشعبه ، شريطة إلا يستهدف تحطيم الشعوب الأخرى ، وإن أريد بها حب الفرد لشعبه فنحن لا نعارضها كذلك ، إذا كان هذا الحب لا يعني معنى العصبية القومية التي تجعل الفرد يحقر الشعوب الأخرى .. وإن أريد بها مبدأ الاستقلال القومي ، فهو هدف سليم كذلك ، فمن حق كل شعب أن يقوم بأمره ، ويتولى بنفسه تدبير شئون بلاده . أما الذي نعرض عليه ونعتبره شيئاً مقوتاً نحوه بكل قوة فهو القومية التي تضع ذاتها ومصالحها ورغباتها الخاصة فوق جميع الناس ومصالحهم ورغباتهم ، والحق عندها هو ما كان عيناً لطالبيها واتجاهاتها ورفعة شأنها ، ولو كان ذلك بظلم الآخرين وإذلال نفسهم ! »<sup>(١)</sup> .

هكذا سقطت وتسقط مقوله التناقض بين « العربية » و « الإسلام » ،

---

(١) المودودي [ الإسلام والمدينة الحديثة ] ص ٢٥ ، ٢٦ . طبعة القاهرة . سنة ١٩٧٨ م .

والرغم برفض الإسلام لقوميتنا العربية والوحدة القومية لوطن الأمة العربية .. سقطت قدماً لأنها كانت «شذوذًا أعمجياً» أفتته الشعوبية والمعجمة «الملوكية - العثمانية» في المجرى الذي شهد ارتباط عروبتنا المسلمة بإسلامنا العربي .. وتسقط حديثاً لاستنادها إلى تصوّص مبتورة مجردة من الملابسات التي أفرزتها وموظّفة في إطار مغاير، بل ومنافق، لذلك الذي أفرز تلك النصوص ! ..

三

يُقْرَأُ أَنْ تَقُولُ ، فِي خَتْمِ هَذِهِ الصَّفَحَاتِ :

● إن عروبة إسلامنا لا تعنى اختصاصه بالعرب من دون الناس ، وإنما تعنى ضرورة الفرزان العربية بالإسلام ، تنتشر أينما ينتشر وتدرس حيثما يتم التبشير بعقيداته وشرعيته .. لأنها السبيل الوحيد الحق لوعي الإسلام الحقيق وفقه عقidiته وشرعيته وإقامة نظامه في هذه الحياة .. إن ترجمة معاني القرآن قد تيسر الإيمان بعقائد الإسلام ، والتعبد بشعائره .. فالعقائد والشعائر ثوابت قد اكتملت ، وليس موضوع تطور ولا إبداع ولا اجتهاد.. ولكن الإبداع الحضاري والسياسي يستلزم الاجتهاد المتطلب فقه العربية وعلومها إلى الحد الذي يسر فقه الإعجاز البياني للقرآن الكريم .. ولذلك فإن حضارة الإسلام كانت وستظل عربية في جوانب الفكر والإبداع .. ومن ثم فلا بد من اقتزان العربية والتعرّيب بالإسلام ، فننمو العروبة - آفيا ورأسيا - بنمو وانتشار الإسلام ..

● وإن الإدراك السياسي لعلاقة «العروبة» بـ«الإسلام» يتجاوز ، في الخطروالأهمية ، الميدان الثقافي وـ«النظر الفكري» إلى حيث يمثل طوق النجاة لأمتنا من التشرذم .. فالحديث عن مشروع «إسلامي - لاعربي» لن يجد فيه العرب غير المسلمين مكانا لهم - وتلك ثغرة في جدار أمة مستهدفة يتربص بها أعداء كثيرون ! .. كما أن الحديث عن مشروع «عربي - لا إسلامي» لن تجد فيه الأقليات المسلمة غير العربية مكانا لها - وتلك ، أيضا ، ثغرة لا يجب الاستهانة بمخاطرها .. أما الوعى بعمق العلاقة بين «العروبة» وـ«الإسلام» فهو الذى سيتيح لشعوبنا الحضارى أن يجمع المسلمين غير العرب ، برباط الإسلام الذى تدين به أغلبية الأمة .. وأن يجمع العرب غير المسلمين ، برباط العروبة التى هي قومية أغلبية الأمة .. كما أنه هو السبيل إلى جمع التيارات الممثلة لأصالة الأمة : «العروبيين» وـ«الإسلاميين» ، في مواجهة قوى «التغريب» والغزو الفكرى والاستلاب الحضارى ..

● وإن إقامة وحدة الدولة القومية للأمة العربية ، هي في الحقيقة وحدة للمسلمين العرب - أغلبية الأمة العربية - وتحقيق للشرط الأول من شروط النهضة الإسلامية الأشمل ، بإيجاد القيادة والريادة العربية في المحيط الإسلامي ، وهي القيادة التى ارتبطت عزة الإسلام بقوتها ومنعتها ، كما افترن تراجعها بما أصابها من تدهور وتشرد واضمحلال .. وصدق رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عندما قال : «الكفر في العجمة .. ولا يغضض العرب إلا منافق .. وإذا ذل العرب ذل الإسلام» ! ..

- ٣ -

نصوص في  
الإسلام .. والعروبة ..

- ١ -

جمال الدين الأفغاني  
(١٢٥٤ - ١٣١٥ هـ ١٨٩٧ - ١٩٣٨ م)

- (أ) الرد على «رينان» ..
- (ب) العروبة .. والعرب ..
- (ج) فعاليات آداب اللسان - (اللغة) - ..
- (د) بين العرب والأتراك
- (هـ) المسألة الشرقية ..
- (و) السلطان عبد الحميد ..

## السرد على رينان<sup>(١)</sup>

إن المحاضرة تشمل على نقطتين أساستين : (١) أن الديانة الإسلامية كانت - بما لها من نشأة خاصة - تناهض العلم . (٢) أن الأمة العربية غير صالحة بطبيعتها لعلوم ماوراء الطبيعة ولا للفلسفة .

«فاما عن النقطة الأولى فإن المرء ليتساءل ، بعد أن يقرأ المحاضرة عن آخرها : - أصدر هذا الشر عن الديانة الإسلامية نفسها ؟ أم كان منشؤه الصورة التي انتشرت بها الديانة الإسلامية في العالم ؟ أم أن أخلاق الشعوب التي اعتنقت الإسلام . أو حملت على اعتناقه بالقوة ، وعاداتها وملكتها الطبيعية هي جميعاً مصدر ذلك ؟ لا ريب أن قصر الوقت المخصص للمسيو رينان قد حال دون جلائه هذه النقطة» .

رؤساء الكنيسة الكاثوليكية المجلون لم يلقوا أسلحتهم بعد . كما أعلم

---

(١) في سنة ١٨٨٣ م . ألق المستشرق الفرنسي أونست رينان محاضرة - بباريس . التنصس فيها العرب والعروبة ، اطلاقاً من مبحث «العرق - العرق» في تقسيم الأجياس والحضارات . فرد عليه الأفغاني بمحاضرة نشرتها جريدة «ديبا» الفرنسية في ١٩ مايو سنة ١٨٨٣ م .. «الأعمال الكاملة لجعفر الدين الأفغاني» ص ٢٠٨ - ٢٠٩ .

وهم عاكفون على مخاربة ما يسمونه بالتدليس والضلال (يعني العلم والفلسفة) .

«وأما النقطة الثانية فالكل يعلم أن الشعب العربي خرج من حال الهمجية التي كان عليها وأنحدر سيرًا طريق التقدم الذهني والعلمي ، وينفذ السير بسرعة لا تعادلها إلا سرعة فتوحاته السياسية ، وقد تمكّن في خلال قرن من التكيف بالعلوم اليونانية والفارسية .. فتقدّمت العلوم تقدّمًا مدهشاً بين العرب وفي كل البلدان التي خضعت لسيادتهم ، وقد كانت روماً ويزنطة المدينتين الرئيسيتين لعلوم اللاهوت والفلسفة ، بل بعثت أنوار المعرفة الإنسانية كلها ... ثم جاء الوقت الذي وقف فيه علماء هاتين المدينتين عن البحث ، وتهدمت فيه نصوصهم التي أقاموها للعلم ، ودرجت كتبهم القيمة في طى النسيان ، وقد كان العرب في ذلك الجهل حين شرعوا يتناولون ما تركته الأمم المتقدمة ، فأحيوا تلك العلوم المنتشرة ورقوها وخلعوا عليها بهجة لم تكن لها من قبل ، أو ليس هذا دليلاً بل برهاناً على حجم الطبيعي للعلوم؟ .

صحيح أن العرب أخذوا عن اليونان فلسفتهم كما أخذوا عن الفرس ما اشتهروا به ، ييد أن هذه العلوم التي أخذوها بحق الفتح قد رقوها ووسعوا نطاقها ، ووضّحوها ونسقوها تنسيقاً منطقياً ، وبلغوا بها مرتبة من الكمال تدل على سلامة الذوق ، وتنطوي على التثبت والدقة التادررين ، وقد كان الفرنسيون والإنكليز والألمان لا يبعدون عن روماً ويزنطة بعد العرب عنهما ، وكان من السهل عليهم أن يستغلوا كنوز علوم تلك المدينتين ، ولكنهم لم يفعلوا ، حتى جاء اليوم الذي ظهر فيه منار المدنية العربية على قمة جبال البرانس يرسل ضوءه وبهاءه على الغرب . فأحسن الأوروبيون إذ ذاك استقبال أرسقو بعد أن تقمص الصورة

العربية<sup>(١)</sup> ، ولم يكونوا يفكرون فيه وهو في ثوبه اليوناني على مقربة منهم أو ليس هذا برهانا آخر ناصعا على مزايا العرب الذهنية وحياتهم الطبيعية للعلوم ؟

أو بينما يسلم مسيء رينان بأن البلدان الإسلامية في غضون خمسة قرون من سنة ٧٧٥ م إلى أواسط القرن الثالث عشر كانت تحتوى علماء وفلاسفة عظاما ، وأن العالم الإسلامي إذ ذاك كان يفوق العالم المسيحي في الثقافة الذهنية ، اذ يقول : - ان أكثر الفلاسفة الذين شهدتهم القرون الأولى للإسلام كانوا كتابي الساسيين من أصل حراني أو أندلسى أو فارسى أو من نصارى الشام . ولست أريد أن أغبط علماء الفرس صفاتهم الباهرة ولا أن أغض الطرف عن الدور الجليل الذى لعبوه في العالم الإسلامي ، ولكن أرجو أن يسمح لي أن لا أحظ أن الحريانين كانوا عربا وأن العرب لما احتلوا أسبانيا لم يفقدوا جنسيتهم بل ظلوا عربا وأن اللغة العربية كانت إلى ما قبل الإسلام بعده قرون لغة الحريانين ، وكونهم قد حافظوا على ديانتهم القديمه ، وهي الصابئة ليس معناه أنهم لم يتمموا إلى الجنسية العربية وقد كانت أكثرية نصارى الشام عربا غسانيين اهتدوا بهدى النصرانية أما ابن باجة وابن رشد وابن طفيل فلا يمكن القول بأنهم أقل عربية من الكنتى بدعتوى أنهم لم يولدوا في جزيرة العرب ، وخصوصا إذا اعتبرنا أن لا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها .

« ثم ماذا يكون لو قصرنا نظرنا على الأصل الذى يتمى إليه العظيم ، ولم تأبه للنهوذ الذى سيطر عليه ، والتشجيع الذى لقيه من الأمة التي عاش فيها ؟

---

(١) وذلك بعد شرح أبي الوليد بن رشد لآثار أرسطو .

لوفعلنا ذلك لقلنا إن نابليون لا يسمى إلى فرنسا ، ولا صح لألمانيا أو إنجلترا أن تدعى كلتاهم الحق في العلماء الذين استوطنوهما بعد أن رحل أصواتهم إليها من بلدان أخرى » .

## العروبة ... والتعرب<sup>(١)</sup>

لبيان تأثير الوفود على قوم بأحسن مما ألفوه ، وأنه أفعى الوسائل بعد القهر ، للحكم فيهم ، ولترك الأمرين لهم ، فيكون لذلك النظر في ظهور الإسلام وفتحاته ، حرباً كان أم صلحًا ، وانتشاره في أقل من عصر في أعظم المعمور من الأرض ، فقد عم جزيرة العرب ، فالشام ف مصر ، فالعراقين ، فالهند فأقصى الشرق ، حتى فرق الآستانة . وهما هو قبر خالد أبي أيوب الانصاري وجامع الفعرية المشهور «بجامع العرب» في محلة غلطة من أكبر الشواهد .

نعم إن زحف العرب ووفودهم على البلاد ، إنما كان لتعظيم الدعوة الدينية أولاً . وإلا فأداء الجزية للدخول مع القوم في حقيقة المساواة ، وللقيام في حفظ كيان الجموع . وكان من يقبل الإسلام لا إكراه عليه في قبول العادات وتعليم اللسان . كذلك من أدى الجزية فلا إكراه عليه في دينه وباقى مميزاته . بل يبقى على مأله وموئله إقليمه ونواصيه . ولا خطر على قلب فاتح إسلامي أن يعمم آداب قومه ولسانهم ، أو أن يستخدم لذلك أقل الوسائل . ومع ذلك نرى أن كل من دان بالإسلام ، أو رضى بدفع الجزية قد سارع عن طيب خاطر وارتياح عظيم للتعرب .

---

(١) المصدر السابق ، ص ٢١٩ ، ٢٢٠ .

والسبب في ذلك أن وفود العرب حملت معها أخلاقا فاضلة ظهرت أفضليتها بأجل المظاهر، مثل الأنفة من الكذب، والوفاء بالعهد، ومطلق العدل وكمال الحرية والمساواة الحقيقية بين الملك والسوقة، وإغاثة الملهوف، والكرم والشجاعة، وباق الفضائل من الهيئات المتوسطة بين الخلال الناقصة.

وأمر طبيعي ما لهذه الفضائل والصفات من السلطة الأدبية على من لم يتخلى عنها، لأن الإنسان إنما ينفعل بروحه وشعوره. والانتخاب الطبيعي فطري في الحيوان، وأشدده ظهورا ووضوحا في الإنسان.

لذلك انعطفت قلوب الأمم على استحسان الوافدين من العرب لبلادهم سواء فيه البلاد التي فتحت عنوة، ووضعت فيها الحرب أوزارها، أو صلحا وأولى مقدمات العادة الاستحسان، ثم المراولة حتى ترسخ ملكة.

والإعجاب بآداب قوم، باعث على حب التقرب منهم، وأعظم وسائل التقرب: التفاهم، فيتبادر في تعلم اللسان.

هكذا تم للعرب ورسيخ لهم في معظم ما فتحوه من الأمسكار والبلدان والمالك، آثار أدبية، فضلا عن الآثار العمرانية، من لسان وعادات وأخلاق ما أمكن استصاغها، بل بقيت رغم أنوف من دال من بعدهم من الدول ومن هيئات الحكومات المختلفة. فنصر، بينما هي هرقية رومانية، ومقوسها عامل له فيها، أصبحت في قليل من الزمن إسلامية في الأغلبية، عربية بالصورة المطلقة، في كافة مميزات العرب. وهكذا القول في سوريا والعراق وغيرهما، بدون أن يبذل في سبيل ذلك التغيير أدنى مسعى، أو يستعمل له أقل الوسائل، كما ذكرنا.

نعم إن أكبر حامل ، وأفعل عامل ، على تعرّب أولئك الأقوام هي الفضائل  
الأخلاقية والصفات العالية التي كانت تأتي بها العرب ، مع بأسهم وشجاعتهم  
أبطالهم .

## فعاليات آداب اللسان<sup>(١)</sup>

أما انتشار اللسان العربي ، ما عدا بلادهم (شبه الجزيرة) ، فليس للفاتحين أدنى دخل فيه ، ولا يخندوا له أسبابا ووسائل ، بل إن ما وجد في اللسان العربي من الآداب الباهرة والحكم والأمثال والمواعظ ، ذلك هو الذي أحله من الانتشار هذا المخل .

حتى إن العرب قبل الإسلام ، وهم في تلك الحالة الجاهلية ، والبداءة المضرة ، وبعدهم عن كل حضارة ، كانوا يخلون بآداب لسانهم من أعظم الملوك ، مثل كسرى أنو شروان مثلا رفيعا ، ويأخذون الجواز ويزرون بتجارتهم من الأعاجم بآداب لسانهم ، وما يحرى على ألسنتهم من الحكمة التي تأخذ بمعجم القلوب .

هكذا كان الذكاء العربي الفطري المتوقّد يناسبه سلامة اللسان وأدبه فكان إذا ظهر بين العرب حكيم طبيب مثل «الحرث بن كلدة» مثلاً استطاع بآداب اللسان ، وفرط الذكاء أن يقارع ويضارع أكبر حكيم من الفرس مع حضارته ومدينته .

---

(١) المصدر السابق . ص ٢٢٠ ، ٢٢١ .

وكذلك الشاعر في قبيلته إذا نبغ ، ولو كان وضع النسب ، أجلته القبيلة  
واعتبرته حامى ديارها بأدبها وشعره ، وأغنته بماله والماشية .

وأما في الحضارة الإسلامية ، وفي دوها ، فكثير من برع بالأدب فأوصله  
إلى مرتبة الوزارة فالإمارة ، وأما من أثرى بأحد جوائز الخلفاء والملوك ، من  
الادباء ، فلا يعدون كثرة .

هذا بعض ما لآداب اللسان من التأثير المادى ، أما التأثير المعنوى فيكون أنه  
من أكبر الجواجم التي تجمع الشعارات ، وتنزل من الأمة بمنزلة أكبر المفاحير .

فكم رأينا من دول اغتصب ملوكها الغير ، فحافظت على لسانها محكومة  
وترقبت الفرصة ، ونهضت بعد دهر ، فردت ملوكها ، وجمعت من ينطق  
بلسانها إليها ، والعامل في ذلك إنما هو اللسان قبل كل ماسواه ، ولو فقدوا  
لسانهم لفقدوا تاريخهم ، ونسوا مجدهم ، وظلوا في الاستبعاد ماشاء الله .

## بين العرب والأتراك<sup>(١)</sup>

جاءني يوماً أدبٌ كبيرٌ من أدباء الأتراك وبيده كتيب صغير فيه مذكرات «ضبا باشا» بخطه، فقرأت ما ترجمته بالحرف:

[توغلنا في الفتوحات حتى توسطنا كبد أوروبا، ودخلنا «فينا»، وأضطررنا للتخلّي عنها، وليس لنا ثمة أدنى أثر أدبي أو مادي، وهكذا بالاستدلال سيكون حالنا في بقية تركية أوروبا مثل بلغاريا، والفلانخ، والبغدان والصرب، والجبل الأسود، وغيره من البلدان.

إنه ليحزن المؤرخ كلما تكرر قول الشاعر العربي:

إن آثارنا تدل علينا فانظروا بعدها إلى الآثار  
أما العرب ففي كل ما فتحوه من البلاد، حرفا كان أو صلحا، قد تركوا من  
الآثار الأدبية والمادية، ما لا يقوى على ملاشاته الأدوار. فالمسلم، أو المسيحي  
واليهودي، في مصر والشام والعراق، يحافظ كل منهم قبل كل شيء على نسبته  
العربية، فيقول «عربي» ثم يذكر جامعته الدينية.

---

(١) المصدر السابق. ص ٢٢٣ - ٢٢٦.

فهو تنطق بأوضح بيان على مر الدهور أنها حكمت من تلك الأمة .  
وآثارهم المادية في الأندلس لا تقل عن آثارهم المدنية في باق الأمصار  
والأغرب أن التركي والجركسي والأرناؤوطى ، وغيرهم من العناصر ، يستعرب  
حتى وجد أو سكن في بلاد العرب بأقرب الأوقات ، ويترنح في الجموع حتى  
تختال أنه « عربي قح » .

أما في حكمها فلم نستطع أن نستذكر أدنى فئة من حكمائهم من الأمم بكمال  
العدل الإسلامي ، والسامح التركي ولبن الجانب ] . أ.هـ .

\* \* \*

لو كان ضيماً باشا حياً لازلت له ريبة من حال قومه الأتراك .  
إن المرحوم ضيماً باشا أشكل عليه الأمر ، لما اعتقاد أن الأتراك قد شاهدوا  
العرب تماماً ، بمعنى أنهم دخلوا في دين الإسلام ، وجرروا على سنتهم  
بالفتوحات . من حيث العدل ولبن الجانب . ولكن فاته أن لكل دين لساناً  
ولسان دين الإسلام (العربي) . ولكل لسان آداب ، ومن هذه الآداب تحصل  
ملكة الأخلاق ، وعلى حفظها تتكون العصبية .

فالأتراك أهملوا أمراً عظيماً ، وحكمه نافعة قاها السلطان محمد الفاتح ، رحمة  
الله عليه . وأحب أن يعمل بها السلطان سليم . وهي قبول اللسان العربي  
لسان الدولة . وتعزيزه بين من دان بالإسلام من الأعاجم ليقفوا أحکامه  
ويعيشوا على سن الارتفاع ، بعلوته وآدابه ومكارم أخلاقه ومحاسن عوائد أهله .  
فالعرب ما نجحوا بفتحاتهم بشكل الدين الظاهري فقط ، بل بنفهم

أحكامه والعمل بآدابه ، وذلك ما تم ولا يتم إلا باللسان ، وهو أهم الأركان .  
قامت السلاطين العظام من آل عثمان بفتحات جليلة ، وعملت خيرات  
ومبرات جزيلة ، وقربوا إليهم من كان في عصرهم من فحول العلماء من  
ال المسلمين ، وقد تفردوا إذ ذاك بمعرفة اللسان العربي ، وبعض علومه ، وعرف  
أولئك الفحول قدر اللسان العربي . وغالوا في التقدير حتى إنهم كانوا (على  
ما قيل) لا يعطون وظيفة علمية إلا لمن يحفظ القاموس العربي للفيروز آبادى  
(وهذا لوضوح ، ولو غير معقول) ، وليس هو من الفائدة في شيء .

بقيت الأتراء في فتوحاتهم على تلك الصورة . وفي مجموعهم بدأوا صرفة  
لم يتخدوا غير القوة المادية آلة ، ولم يتخلوا سواها للبلاد .

نعم إنهم تدينوا بالإسلام على أبسط حالاته وأشكاله بكل التعبد ، ولكن  
على بعد سحيق من فهم معانٍ القرآن وأدب اللسان . والعرب لو كانوا مثلهم  
لما استطاعوا أن يكونوا أحسن أثراً منهم ، ولما كان لهم حضارة ولا مدنية  
وليقوا بدأوا مخضة ، همهم فتح البلاد للاستغلال ، وجمع الأموال للرفاه  
والترف ، أو للبذخ والسرف .

الأمر الذي قضى على الدول التي خلت قبل الإسلام وبعده ، والتي ما كان  
ليقضى عليها سواه . فالانغمس في السفه والترف والبذخ والسرف ، من العوامل  
الأساسية في حالتي الانضيحال والانقراض ، وأقل تناجه صرف الهمم عن  
معالي الأمور ، وعدم الاكتزاث بما يحتاجه الملك من التعهد بأسباب دوام  
العمران .

وأشد ما فيه من المخاطر احتقار مطالب الجم眾 التي كلما تماهى الملك

المحجب وعوته المترفون المسرفون في إهانها والضغط على طالبيها ، تختشد الأحقاد في الصدور ، و تستحكم منهم النفرة ، ولا يليث كل ذلك طويلا حتى يظهر في حين لا يرقبه الملك ولا أغوانه الذين غصبا حق الأمة وهضموا حقوقهم العامة بصفتهم « خاصة » .

فالأتراك قد اتفقوا شكلا مع العرب ، والنتيجة من حيث هي نتيجة مؤلمة فواحدة للقومين والأمتين أما فضل العرب بترك الآثار العمرانية والأدبية فليس له كبير أهمية بالنظر إلى تتابع الأمور ومصيرها .

\* \* \*

إن عدم ترك الأتراك أثرا بعد أن توغلوا في فتحهم لأوروبا ، ودخولهم « لفينا » وتخليهم عن تلك الأمسكار بدون آثار أدبية أو عمرانية ، لا يعد حطة . كما أن بقاء آثار العرب في الأندلس من أقدس واجبات من استطاع أن يأني بتلك الآثار ، وتحشم لإبرازها وإبداعها تلك الممالك والأخطار والأموال ، أن يعد لحفظها في حوزه ، وتحت سلطانه ما استطاع من قوة ، لا أن تبقى أثرا بعد عين .

والتأثير في مثل هذه الحال أدعى للحزن ، لأنه أفسح من كل بلاغة على التفريط ، وأنطق على السفه وعدم الكفاءة من كل حجة وبرهان .

بل أرى أن عدم ترك الأثر على هذا النمط أولى من تركه ، لعدم التأثير (وان خالف هذا القياس بعض الأوروبيين) .

فالافرنسيس مثلا ، ألف مهرة كتبهم « شناعات الحرب السبعينية » سنة

١٨٧٠ م ، وصوروا ضعفهم تجاه الألمان ، وعدم تدبرهم للأمور ، وهفوات قوادهم ، وأسباب خذلانهم ، وما أتاهم عدوهم من الجرائم ، والتغيل بصورة أقطع من أن يصورها العدو الألماني ، فهم يذكرون ذلك ليثأروا ، ولكن على اهتمام متواصل ، لترق الأمة ، وإعداد ما يستطيعون من قوة .

وأما العرب والترك ففي كل فتوحاتهم ، سواء فيه من ترك آثارا أو لم يترك فقد تركوا من بعدهم خلفا من الأبناء يذكرون بجد الفتح ويغتربون بأعمال آبائهم وأجدادهم ، وعن إعداد القوة هم غافلون ، وعن واجباتهم لا هون وإن ذكرتهم لا يذكرون ، وإن أيقظتهم لا يفيقون ، بل هم في غفلتهم راقدون ، وعلى القدر كل شيء يحيطون .

ولو عملوا بالقانون الإلهي ، ويقوله : « وأن ليس للإنسان إلا ما سعى »  
لكان أوفر حخير للأمة ، و(السعى) أدل السبيل على النجاح وأحسن ما تربى عليه الناشئة .

## المسألة الشرقية<sup>(١)</sup>

ختصر المسألة الشرقية . هي العراق بين الغرب والشرق . وقد ليس كل منها لصاحبها درعا من الدين .

فالغربي تدرع بالنصرانية ، والشرق بالإسلامية ، وأهل الديانتين كالآلة الصماء بأيدي محركيها فالقائمون بالنصرانية يسخرون الدين لأجل الدنيا ويسخنون أمر دنياهم وما تتطلبه مظاهر الحياة .

والعاملون بالإسلامية ، يسخرون الدنيا لأجل الدين ، وإذا هم لا يعملون بأحكامه ، يخسرون الدين والدنيا معا .

إن فتح القسطنطينية ، تلك العاصمة العصماء ، من قبل السلطان محمد الفاتح (٨٥٦ - ٨٥٧) هي التي ولدت الحقد في الملوك المسيحيين ضد المسلمين ، وأخذت من ذلك الوقت تجمع كيدها وتحصر هبها ، لمناصبة الدولة العثمانية ، وتعمل على إدلاها وضعضعتها ، وإخراجها من فتوحاتها الأوروبية بكل وسيلة ، وفي كل سانحة وفرصة .

---

(١) المصدر السابق . ٢٤٢ - ٢٢٨ .

والأكثر في الحروب والغزو ، والانتصار فيها ، إنما يكون بالقوة والعلم ولو أن الدولة العثمانية راعت من يوم تأسست ، أو من يوم ما استقلت به سنة ٦٩٩<sup>(١)</sup> ، وراقت حركات العالم الغربي ، وجرت معه حيثاً جرى في مضمار المدنية ، والحضارة ، وقررت إلى فتوحاتها المادية ، القوة العلمية ، على نحو ما فعلت اليابان أعلاه ، لما كان شمّة مسألة شرقية ، أو لما ظهر ذلك التباين الذي لا يثبت معه الحكم طويلاً ، وهو تحكم الجهل بالعلم ، أو «حكومة جهل تحكم حكومات علم» ، ولا يتسع اليوم للسيف المجرد أن يحكم بأمة يدافع عنها مدافع العلم ، وما مسألة الدين إلا ذريعة تظهر بعد استكمال القوة للوصول لتلك الغاية «وهي دفع الجهل ، والحكومة الجاهلة عن الحكم بأمة عالمة لها تاريخها ولسانها ، وأثارها ، ولو كانت بالية».

وإذا كان للضيغينة الدينية شيء من الدخل في إيجاد المسألة الشرقية والاحتفاظ بها ، فإنها ليست هي كل أسباب المسألة ، بدليل أن سلاطين آل عثمان فتحوا ، وتغلبوا ، وضموا المالك ، وكانوا يدينون بالإسلام . ومن دخل في ملوكهم تحت سيطرتهم كانوا نصارى . وأشد تمسكاً بالنصرانية مما هم الآن . فلو كان أمر الدين هو الباعث على هذا الحقد والمناهضة ، لكان الأولى أن يظهر إذ ذاك ، وعدم ظهوره ، بل رضوخ الطوائف والإمارات النصرانية للحكم العثماني الإسلامي ، أكبر دليل على أن مسألة الدين لم تكن هي وحدها الفاعلة في أمر المسألة الشرقية ، التي امتدت ، وسمنت إلى غير

---

(١) مجرية - وهي توافق سنة ١٣٠٠ م ، وفيها كان تأسيس الدولة العثمانية في الأناضول .

تركيا ، وستعم كل قارة وكل حكومة تتفق في شكلها وحكمها وتفرضها مع حكومة تركيا .

إذا تفحصنا عوامل تغلب الدول الإسلامية على الحكومات النصرانية لوجدناه منحصرًا «في القوة والعلم» . وهكذا يدول أمر الدول انتصاراً وانكساراً .

والدول المسيحية اليوم إنما يغلبون الحكومات الإسلامية بالعلم ، مصدر القوة وينغلب المسلمون بالجهل ، مصدر الضعف .

علم الأتراك يوم تسنى لهم فتح الملك «علم الحرب وتعبئة الجيوش» وجهل الأوروبيون ذلك ، ولم يضار عوهم فيه ، فانتصر الأتراك وانكسر الفرنجة التزم الأتراك ، والسلطان العظام منهم جانب الدين ، وكان على منصة المشيخة الإسلامية علماء أعلام ، وفقهاء ، وأجلاء عالمون عاملون بحقيقة الإسلام وأحكامه ، فعدلوا في الرعية ، وأمنوا من دخل في ذمته ، وسهلوا لهم الصعاب ، وحافظوا على جامعتهم من دين ولسان وعادات ، فرضخ المستعمرون (بالفتح) من الطوائف النصرانية لقوة العثمانيين وعددهم وعلمههم بالنسبة لجهل غيرهم في تلك الأعصر .

فضل النصارى في طاعة العثمانيين ، وظلوا في كل المعانى رعية لهم ما دامت تلك المؤهلات والصفات في الفريقين ، القوة والعلم في الحاكم ، والضعف والجهل في المحكوم . حتى إذا انعكس الأمر ، وبأن الجهل مصدر الضعف في الأمة الحاكمة ، وظهر العلم مصدر القوة في الأمم المحكومة ، نهضت للتخلص من ربة الاستعباد لمن دونهم في العلم ، واستتبّلت في الرجوع لحكم ذاتها

بدأتها . وقد سهل عليهم كل صعب في هذا السبيل ، إقرار الدولة لهم على جامعاتهم الكبرى ، من دين ولسان وتاريخ ، تلك النعمة التي كانت و تكون على الدولة أكبر نعمة ، ولا مناص لها من تحمل أعباء ذلك ، وهي سنة الوجود .

لأن الأمم الحكمة إذا تيسر لها المحافظة على جامعاتها ، من دين ولسان وتاريخ ، ولم تستحل وتتحل في غير عنصرها ، فهي أقرب الناس للفرص وأعلى الخلق بإعادة مجدها ، وبتجديد وإعادة سيرتها الأولى ، ولن تنتهي أشد العوامل عن المطالبة بها ، وتزداد نشاطا ، وتستمد قوة معنوية كلما آتت من حاكمها المستهين بها استطالة بغير حق . واستهضاما لحقها بغير وجه مشروع ويقهر ليس له من الانصاف نصيب ، ويقتل يحيى ميت العزائم .

ومن ينظر إلى تاريخ الدولة العثمانية ، ونشأتها ، لا يتأمل نفسه من الإعجاب بنشاطها ، وكثرة ما فتحته من الملك ، وأنضمت لسلطانها من الأمم ، ويأخذ به الاستغراب كل مأخذ من تفريطها ، وعدم جريها مع أحكام الزمن ، وحرمانها نفسها ، ومن دخل في حكمها من الأمم أن تحرى وإياهم في ميدان المضاراة ، وأن يقع لها أثر من الآثار في تلك الملك والأمسار .

نشأت في الجيل السابع للهجرة ، أو آخر القرن الثالث عشر الميلادي بآسيا الصغرى ، فاستخلص السلطان عثمان الأول ما بأيدي السلاجقوين من الملك ، وهو القسم الشرقي ، ومشوا على ما بيد الروم من القسم الغربي .

وقد حول العثمانيون أنظارهم ، وصرفوا قوتهم وهمهم إلى شبه جزيرة

البلقان ، تلك البقعة الغريبة في وضعها الجغرافي ، إذ وقعت في أقصى الجنوب الشرقي من أوروبا ، وإلى جانب آسيا .

وبعد انقسام المملكة الرومانية إلى شرقية وغربية ، كانت شبه جزيرة البلقان في المملكة الشرقية ، وفيها غير تركيا : اليونان والمصرب ورومانيا والجبل الأسود ، ولذلك من هذه الأمم عنعنات ، ومطامع ، وعروق وأنساب ونزاعات طائفية واختلافات مذهبية ، وأممال سياسية ، كانت معها البلقان في سائر الأعصار مهد الفتن والقلائل ، ولا تزال كذلك ، وسيعم بلاد البلقان أهله ويتعدى إلى ما سواه من المالك ، لأن كل دويلة من هذه الدوليات الصغيرة تطمح في تكبير حوزتها ، وهذا الكبر لا يتم إلا بتصغير حارتها ، أو بابتلاعها ومن وراء هذه المطامع في حكومات البلقان وابتلاع بعضهم ببعض ، الدول الضخمة كروسيا والنسا ومن ساعد على استقلالهم ، وإنراجهم من الحكم العثماني ، وهم بمساعدة البلقانيين على الاستقلال إنما يريدون أن يتطلعوا ويلكونوه جزءاً بعد جزء ، وستكون الحجة ، عنصر السلاوي ، والصقلبي وكانت الحجة من قبل تخلص النصارى من الحكم الإسلامي ، وال صحيح : قوى يحاول اقتناص وابتلاع الضعيف .

\* \* \*

هذا بحث يطول .. ولنعد إلى ما كنا فيه من النظر إلى ما ترك العثمانيون من الأثر فيما افتحوه من المالك .

افتتح السلطان مراد الثاني بلغاريا سنة ١٣٨٢ م ، وبقيت تحت حكم العثمانيين وفي حوزتهم نحو من أربعة أجيال ، والبلغاريون قوم أشداء ، وأصلهم

من المغول ، مثل البحر والفنلنديين . تزحوا من جهات قازان في روسيا وأوروبا ونزلوا بلاد البلقان في الجيل<sup>(١)</sup> السابع للميلاد ، وهي من أول نشأتها ألفت الاستقلال وحافظت على مكانتها ، وكانت دولة البيزنطيين تخشى بأسها ، ثم أخذت في التقهقر ، فافتتحها الروسيون ، ثم ناهضتهم وأعادت استقلالها في القرن الحادى عشر ، ثم دخلت في حوزة الروم وصارت جزءاً من المملكة الرومانية الشرقية ، ثم استقلت ثالثة . ولم يفقد البلغاريون استقلالهم أربعة أجيال إلا مع العثمانيين ، وماذا فعلوا مع البلغار في مدى تلك الأجيال ، وأى أثر عثافى تركوا في بلغاريا ؟ .. لا شيء .. بل .. تركوا لهم جامعاتهم الكبرى من دين ولسان وتاريخ . يسيرون مع الحضارة والمدنية مع السائرين وحكامهم الأتراك من القاعدين مكتفين بالفخامة والغطرسة والفاخر بالأسلام .

هذه أربعة قرون وبلغاريا تحت الحكم العثماني ، وهي لا تزداد إلا انحطاطاً . حتى إذا ما صارت إياها ممتازة بمحجب معاهدة برلين ، نهضت وقطعت شوطاً بعيداً في الحضارة والعمان والترق . وصار لها جانب يخشى حتى من الدولة العثمانية .

أما الصرب ، فهي أيضاً من فتوحات مراد الثاني سنة ١٣٨٩ م . وبقيت كذلك في حوزة العثمانيين أكثر من أربعة قرون ، وقد حاولت التخلص من حكم العثمانيين مراراً ، وآخر ثورة قام بها الصربيون دامت أربعة عشر عاماً

---

(١) الجيل : القرن .

نال بها الصربيون من الباب العالى نوعا من الاستقلال ، وسنة ١٨٧٨ م استقلت تماما بمقتضى معاهدة باريز ، ولحقت بجارتها بلغاريا .

وكذلك اليونان ، فقد أخضعتها الدولة العثمانية مع من أخضعت من حمالة البلقان ، وظلت في حوزتها تحت حكمها إلى سنة ١٨٢٩ م ، فاستقلت بمناصرة أوروبا وبعد حروب طويلة دامت سبع سنين ، واشتركت فيها العارة (الأسطول) المصرية بقيادة إبراهيم باشا ، إذ أرسلها محمد على باشا الكبير إلى «المورة» (الأمر المعروف) .

أما رومانيا ، وكانت في القرن الثاني عشر عبارة عن إمارتين «فلاخيا» و«مولдавيا» ، وقد خضعوا للعثمانيين ، وكانوا يؤدون الجزية من سنة ١٣٩٢ م إلى سنة ١٧١٦ م . ثم بعد ذلك دخلوا تحت سلطة الحكم العثماني ، ثم احتلت روسيا البلاد وأعادت لهم امتيازاتهم التي كانت لهم وخسروها من سنة ١٧١٦ م ، ثم كانت ثورة سنة ١٨٦٦ م وانتهت بالختيار الرومانيين البرنس «شارل دي هو هنرزلن» الألماني . ثم قرر مؤتمر برلين استقلال الولايات المعروفة بـ «الفلاح والبغدان» استقلالا تاما ، ودعاهما باسم رومانيا ، وفي سنة ١٨٨١ م جعلت الإمارة مملكة ونودى بأميرها ملكا .

أما الجبل الأسود ، وله من اسمه نصيب ، فهو مقاطعة صغيرة ، جبلية ووعرة ، لا تزيد مساحته عن ٣٦٣٠ ميلا مربعا ، وسكانه مائتان وسبعين ألفا ، وهم من العنصر الصقليبي ، وأكثربهم فلاحون رعاة ، على غاية من شقاء العيش ، هذه الإمارة الحقيقة ، قدية العهد بالاستقلال ، ولم يرضخها ويفتحها من العثمانيين إلا ذلك السلطان العظيم سليمان القانوني ، الذي وصلت

السلطنة العثمانية في عصره إلى منتهى المجد والعظمة .

ولما كان الجبل الأسود على ما ذكرنا من الفقر والوعورة ، وأهله ألوع بأس وشدة واستبسال في الدفاع عن استقلالهم ، فكانت الدولة تعد الجبل من ولاياتها ، والجبليون من حين آخر يجاهرون بالعصيان ، حتى إذا حملت عليهم جيوش العثمانيين يتظاهرون بالرضوخ ، وهكذا من سنة ١٥٢٦ م إلى زمن البرنس «نقولا» «وهو ملك الجبل الحالي» ظل معترفاً بسيادة الدولة إلى سنة ١٨٦٢ م ، ثم جاهر بالعصيان والتمرد حتى إذا كان مؤتمر برلين ، «ذلك القضاء المبرم» على الدولة ، فقد أعلن استقلال الجبل الأسود ، والتحق بإخوانه أمراء شبه جزيرة البلقان ، وتخلصوا من حكم آل عثمان .

هذه هي شبه جزيرة البلقان التي افتحتها العثمانيون ، وبقيت في حوزتهم تحت سلطانهم الأجيال ، فماذا أحدثت في تلك المالك من آثار العمran؟ وماذا تركت في تلك الشعوب من الذكرى؟ وماذا أعدت من الخزم والرأى والتدبر لبقاء تلك المقاطعات والإمارات في حوزتها؟

وإذا كان الجواب : «لا شيء» .. حيث لا يضطرنا الإنفاق ، إلى أن نقول : إن الدولة العثمانية في قتوحاتها ، وما شاهدناه من تفريطها ، لم تكن لتحسين الاستعمار<sup>(١)</sup> ، بل بقيت سداً منيعاً للأمم المحكومة منها ، يحول بينها وبين الأخذ بأسباب الحضارة وبمحاراة الأمم الراقية في مدنيتها وعلومها وصناعتها .

شعوب من ذكرنا من ممالك البلقان يزيدون عن السبعة عشر مليوناً ، ولكل

(١) الاستعمار ، هنا ، يعني : العمran .

أمة وملكة جامعات ومميزات ، من تاريخ ودين ولسان وعادات وأخلاق وهى في كل هذا على طرف تقىض مع العثمانيين الأتراك ، فلو أخذت الدولة بالحزم بعد الفتح ، وعملت بصالب الفكر والرأي ، لعلمت أن بقاء تلك المالك في حوزتها يحتاج لاتحاد جامعات تجمعها مع شعوبها فتعمد إلى وسائل تعميم لسانها ، بإحداث دور علم وغيرها ، حتى إذا استطاعت ، وتمنى لها في ظرف جيل أو جيلين أن تعمم لسانها ، كان لها أحد العوامل الكبرى للبقاء ولعدم سرعة الانفصال والتفكك ، إذ يكونون أتراكا باللسان مثلا ، أو بالدعوة الدينية كما تفعل اليوم دول الاستعمار بيت البشر من الأنجلترا والرهبان ، ويشيدهم « دور العلم » .

فإذا انتشرت الدعوة الدينية ، وقبلتها الأمة المستعمرة ، اشتركت جامعات ثانية ، وهى اللسان ، والدين ، فكان الارتباط أشد وأوثق .

وهكذا إذا فازت على مدى أربعة أجيال ، أن تعمم الجامعات التي لها بين تلك الشعوب ، اشتلت عرى الاتحاد وانتهى التغير ، وأسباب النفرة ، أما والدولة العثمانية لم تفعل في ممالك البلقان ما ذكرنا ، ولم تفكري فيه ، فضلا عن أن تسعى إليه ، فكان خروج تلك المالك من حوزتها ، واستقلالهم أمرا محتما وقوعه لا مرد له (سنة الله في خلقه) .

ثم لننظر في فتوحات الدولة للممالك الإسلامية ، من مصر ، والشام فحلب في بغداد ، وتونس ، وسائر الممالك العربية ، فنراها قد تكنت من الفتح مع قليل من المقاومة والخروب ، وكان لجامعة الدين التأثير العظيم في قبول الحكم العثماني ، ولو أن الدولة قبلت من يوم استقلالها ، وعملت بالفكرة من عهد

السلطان محمد الفاتح ، أو السلطان سليم ، بأن يتخذ اللسان العربي ، وهو لسان الدين ، لساناً رسماً ، وتسعي بكل قوتها وجهدها لتعريب الأتراك ، وكانت في أمنع قوة وأمن حصن من الانقضاض والخروج عن سلطانهم ، ولكنها فعلت العكس ، إذ فكرت بتنزيلاً للعرب ، وما أسفها سياسة وأسلوبه من رأى لأن تدين الأتراك بالدين الإسلامي ، على جهل باللسان العربي ، جعل لهم في القلوب منزلة ، ساقوا وسوق الأمة العربية للهُجُّف عليهم مع سائر المسلمين .

لما قولك لو تعررت ، وانتقى من بين الأمتين المرة القومية ، وزال داعي التفتور والانقسام «بالتركي وبالعربي» ، وصاروا أمة عربية ، بكل ما في اللسان من معنى ، وفي الدين الإسلامي من عدل ، وفي سيرة أفاليل العرب من أخلاق ، وفي مكارمهم من عادات .

لا ريب لو تيسر ذلك لكان إعادة عصر الرشيد للمسلمين ميسراً . وجمع شبات المالك الإسلامية تحت لواء سلطان عادل همام ، مثل الفاتح أو السلطان سليمان ، أو السلطان سليم ، غير عسير .

ولكن مع الأسف ، عدم قبول فكرة السلطان الفاتح ، أو السلطان سليم لتعليم اللسان العربي ، خطأً بين ، لا يضارعه إلا توغل العثمانيين في أوروبا ، وشبه جزيرة البلقان ، وجعل القدس عاصمة السلطنة والخلافة .

لأن المستعمرة منها عظم موقعها وطاب هواها ، لا يصح أن تتخذ قاعدة أو عاصمة الملك ، لأسباب أهمها : أن المستعمرة كالثوب العاري ، قابل للاسترداد ، والممالك لا تسقط ولا تتبعثر أجزاؤها إلا من ضعف السلطان في

عواصمها . ومنها بُعد المستعمرة ، على الغالب ، عن مجموع القوة ، وإحاطتها  
بأعداء الملك وأعوانه .. الخ ..

انظر ، هل ترى دولة أوروبية جعلت عاصمة ملوكها في غير قلب مملكتها  
وفِي غير مكان نشأة تلك الأمة . فالإنكليز لم يجعلوا عاصمتهم ، مع سعة ملكهم  
إلا جزيرة بريطانيا . وفي قلبها مدينة «لندن» وهي الجزيرة التي سكنها  
البريطانيون في دور توحشهم . والفرنسيون في باريس ، قلب بلاد الغاليين .

وهكذا يقية الدول ، لأنَّه على تقدير ذهب المستعمرات كلها ، وانتقادها  
فإنه يبقى من البلاد ما كان لهم ملكاً خاصاً . وعلى هذا جرى الخلفاء الراشدون  
ثُقُرَّهم كان المدينة ، وهي قلبِ البلاد العربية ، محاطة بقوة العرب من سائر  
الجهات ، ثم الأمويون ، في الشام ، ثم العباسيون في بغداد ، والعاصمة  
أنشأها المنصور إنشاء ، وكان في ملوكهم من المدن ما هو أطيب هواء ، وأمنع  
موقعًا من بغداد ، ومع ذلك فلم يستبدلوا العارية بالملك الصرف .

نعم إن فتح القسطنطينية فيه من الفخر للفاتح ما لا يمحوه الدهر ، خصوصاً  
بعد أن حاوله الأمويون وبعثوا بالجيوش تحت قيادة يزيد ، ومعه خالد أبو أيوب  
الأنصاري ، صاحب المقام المعروف بالسلطان أيوب ، ولم يظفروا .

ثم العباسيون ، واكتفى الرشيد ومن بعده بأخذ الجزيرة من ملوكها ، وغيرهم  
من ملوك الإسلام ، ولم يظفر بالفتح ، وبمعنى الحديث الشريف «لتنتهي  
القسطنطينية ، فنعم الأمير أميرها ، ونعم الجيش ذلك الجيش» ، إلا ذلك  
الفاتح العادل الكبير السلطان محمد طيب الله ثراه .

ولا أرتاب أن فتح القسطنطينية لو تيسر للأمويين أو للعباسيين ، لما جعلوها

عاصمة ملوكهم ، بل جعلوها كغيرها من المالك مستعمرة ، تقوى المملكة بجباية الأموال منها ، وفرضوا أمر إدارة شئونها لأحد الدهاء منهم ، كما فرضوا مصر ، والأندلس ، والستاند ، وبخارى ، وبلاط الفرس ، وغيرها للمقتدررين من العمال ، وهذا هو الخزم وغاية الصواب .

وأما شبه جزيرة البلقان ، فإن كان في ظاهر أمر فتحها من الأتراك ما يدل على القوة والباس ، فإنه فيحقيقة الأمر كان مصدر ببال للدولة . وإضعاف قوتها ، ولم تسكن فيها القلائل والفتن . ولم تفتر الدولة من تحبيش الجيوش ، وإراقة الدماء في سبيلها ، كل ذلك ، وبالتالي كان البقاء في البلقان غير مضمون ، بل كان استقلال مالك البلقان مجزوما فيه من كل عاقل .

ولقد سمعت من المرحوم «على باشا»، ذلك الصدر الأعظم ، الكبير العقل ، النافذ النظر . وهو يعتقد أن داء البلقان سوف يضعف جسم الدولة ، وسوف تضطر مكرهة على التخلص عن البلقان ، بعد خسائرات مادية ومعنوية لا يمكن تعويضها ، وأنه وجد طريقة للتخلص من البلقان مع حفظ شرف الدولة والاستعاضة عنه بمبالغ جسمية يمكن إصلاح بقية المملكة بها .

ويا للأسف ، كيف أن هذا الرجل الكبير لم يتوفق لتحقيق هذا الفكر السليم ، والعمل الذي فيه كل خير وكان أمر الله مفعولا .

فلو فعلت الدولة ، وأخذت برأي على باشا وغيره من حكماء الوزراء أو بالذى تصوره لها من أنها تتخذه بغداد عاصمة ملك ومقر الخلافة ، وعندما الدجلة والفرات والخابور والبصرة وشط العرب . ذلك التيل الذى يفيض كل أربع عشرة ساعة مرة ، وتلك السهول الخصبة التى على جانبي وضفتى ذينك

النهرين العظيمين ، والتي مساحتها عشرة أضعاف أراضي مصر ، على أقل تعديل ، وأعظم منها خصبا وأكثرا إنتاجا .

\* \* \*

رحم الله محمد على باشا ، ذلك الأمي الكبير ، ثانية رجال أمصار وأجيال ، فقد طوى تحت جبه هم تدكك الجبال ، وقلبا يقدم به على هائل الأعمال ، وتحت عمامته دماغا فعالا وعقلا جوala وبصرانا نافذا ، وفكرا ثاقبا ورأيا صائبا .

بلغ الرجل من حدة الذهن وفرط الذكاء والدهاء وبعد النظر أنه بعد أن حسن خراج مصر تحسينا بینا ، ونظم ما احتل من أمرها ، واستهان النيل للمناظر الخيرية ، ومنها يجري في الجداول والترع ، عرض على الباب العالى والتمس من السلطان أن يعيشه بالبصرة عن مصر ، وأنه بعد إسعاف هذا المسؤول ، منه وفضل ، فتأمل ..

هذا الرجل العظيم ، لولم يعلم يقينا أن البصرة خير من مصر ، لما طلب ما طلب ، هذه هي البصرة ، وأما الموصل « ذات الريعين » ، فما شئت عنها فقل .

ثم إذا علمنا أن المسافر من بغداد في عصر الرشيد كان يمشي في ظل الأشجار حتى يبلغ غوطة دمشق ، ومصب نهر « قويق » في حلب ، ثم إذا اتجه من هناك للشمال ورأى سينحون وجيحون يجريان في سهول « أطنة » ، وففي الجنوب عند دمياط ورشيد والإسكندرية يصب النيل المبارك ، وأن كل تلك الملك والأمسار والأنهار ، وهي ملك خاص للمسلمين ، لا ينزعهم فيها

منازع إلا أولو القوة من أهل المطامع ، وتراءعهم بالختل والخداع وبالحيلة والمكر  
ليس إلا .

فلو أنصف الأتراك أنفسهم ، وأخذوا بالخزم ، واستغروا ، وترأسوا ذلك  
الملك وعدلوا في أهله ، وجروا على سن الرشيد أو المأمون - على الأقل -  
ولا نقول ، على سن وسيرة الخلفاء الراشدين .

فمن كان من دول الأرض أغنى منهم مملكة ؟ أو أعز جانبا ؟ وأمنع حوزة ؟  
من ؟؟ ولكن مع الأسف ، إن إخواننا الأتراك لم يحسنوا من أعمال الدنيا غير  
«الحرب» ، وهم فيها عدا ذلك ، وفيها يختص في شؤون العمran . أقل رؤية  
وعمرا من سواهم . يسوعى ، وأنا من يحبهم ، وأتأثير كلما افتكرت بما ارتكبواه  
من الخطأ في عدم قبولهم اللسان العربي ، لسان الدين الطاهر ، والأدب  
الباهر ، وديوان الفضائل والمفاخر ، باللسان التركي !! . ذلك اللسان الذي  
لو تجرد من الكلمات العربية والفارسية لكان أفق لسان على وجه الأرض ،  
ولعجز عن القيام ب حاجيات أمة بدوية ، ولو لا أنه خليط من ثلاثة ألسنة ، لما  
رأينا للأتراك شعرا يقرأ ، أو مثروا يفهم ، أو بيانا يترجم عن جنان . وهو في  
حالي هذه إذا وزن مع لسان من الألسنة الحية ، تجده قد خف وزنا ، والخط  
معنى .

فكيف يعقل تزيل العرب ، وقد تبارت الأعاجم في الاستغراب  
وتتساقط ، وكان اللسان العربي لغير المسلمين ، ولم يزل ، من أعز الجامعات  
وأكبر المفاخر ، فالآمة العربية هي «عرب» قبل كل دين ومذهب وهذا الأمر  
من الوضوح والظهور للعيان ، ما لا يحتاج معه إلى دليل أو برهان .

لقد كاشفت السلطان عبد الحميد في أكثر هذه المواقبيع في خلوات عديدة ، فكان يسمع بكل إصغاء ، ولكنه في النتيجة كان قليل الاحتفاء بكل ما قلته له . وفهمت من أوضاعه ، وأساري وجهه ، أنه لا يعتقد أن قبول اللسان العربي ، وفكرة الفاتح والسلطان سليم بذلك صواب ، وكذلك لا يجب أن يعرف أن توغلهم في أوروبا . وفتح شبه جزيرة البلقان كان خطأ .

نعم .. إن زمن العمل قد مضى وانقضى . وكان الخزم في إخراج تلك التصورات إلى حيز العمل ، والدولة العثمانية إبان عزها واستكمال قوتها وأيأسها ، أما اليوم فالأمر للقوة ، والطاعة على الضعف ، وليس باستطاعة عبد الحميد أن يفعل ما كان بإمكان السلطان الفاتح ، أو السلطان سليم ، أو السلطان سليم أن يفعله .

فحولت وجهى عن ما لا يمكن إلى ما يمكن ، وفيه وقایة ما يبقى من أملاك السلطنة العثمانية في غير أوروبا .

فقلت للسلطان عبد الحميد : أتأذن في تقديم لائحة في تصوري ، لتحسين حالة المملكة ، والتحوط بصونها من مطامع الأعداء ؟ . قال : لا أريد أن تكتب شيئاً من ذلك ، إذ لا أحب أن يطلع أحد على ما يدور بيننا ، بل قل لي ما تشاء أن تكتبه بكل حرية وصراحة ، فأنا لك من السامعين . قلت : أعتقد جلاله السلطان أن مصر لو بقيت ولاية ترسل إليها الولاية من الآستانة . مثل باكير باشا . ومحمد باشا اليدكشى ، وأمثالهما . جمع الأموال من غير وجهه وتوزيعها على رجال الدولة هنا «الآستانة» فقط ، على ما هو مشهور وغير خاف على جلالتكم . هل هو خير مصر وأهلها وللسلطنة ؟ أم جعلها خديوية كما هي

قبل الانكليز ، خاضعة للدولة ، ومن الأجزاء التممة للسلطنة ، يأتى خديوها بأمركم ، والعساكر المصرية عثمانية تسرع لتلبية الأمر باللحاق مع جيوش السلطان ، وبكل المعنى رعية خاضعة طائعة ؟ .. فتفكر مليا ، وحول وجهه نحو النافذة عنى ، حتى ظنت أن الحديث قد أسعاه ، وأنه لا يجب الخوض فيه ولا العود إليه ، وإذا هو بعنته قد التفت ، وتوجه بكليته إلى ، وكأنه قد انتهى من ذكرى ما جرى من محمد على باشا وابنه إبراهيم باشا ، وكيف أنه كاد أن يستخلص السلطنة العثمانية فتحا بالقوة . وقال : لو قلنا إن وجودها خديوية أحسن من بقائها ولاية ، ثم ماذا ؟ .. قلت : يا مولاي ، إن السلطنة العثمانية تتألف اليوم من ثلاثين ولاية ، ومساحة أملاكها في آسيا فقط ستة وواحد وستين ألف ميل مربع ، ومساحة بريطانيا وأيرلاندا مائة وعشرون ألف ميل . فتأمل ( ! ) فتبدأ بالبعد منها ، والمطموع فيها ، مثل طرابلس الغرب ، فتجعلها خديوية ، ثم إلى ولايات بغداد ، فالبصرة والموصل فتجعلها خديوية ، وإلى بيروت ، وسوريا ، وحلب ، مع القدس فتجعلها خديوية ، ثم إلى جزائر بحر سفید وكريد مع أدرنة وسلاميك فتجعلها خديوية ، ويشرط عليها تعزيز العماره البحريه قبل كل شيء .

ثم الحجاز ، فتجعل خديوتها الأقدر من الأشراف الماشميين اليوم والأحسن سيرة ، ثم اليمن ، وخديوتها يكون الإمام الزيدى .

أما الأنضول وولاياته قونية . وأنقرة . وأيدىن . وأطنة . وقسطمونى وسيواس . وديار بكر . وبطليس . وأرضروم . ومعمرة العزيز . وأن وطرابزون . فتقسم إلى ثلاثة خديويات ، يكون لكل خديوية منفذ بحري

الواحد على البحر الأسود إما في سيواس أو صامسون ، والثاني في بروسة والثالث في أزمير .

وبلاط الآلبان ، وهي ولايات قوصوه ، ويانيه ، وأشقدودة ، ومنستر ف يجعلها خديوية أيضا ، هذه يا مولاي عشر خديويات ، بل عشر ممالك كل واحدة منها أعظم موقعا من اليونان ، وأكبر مساحة ، وأنصب أرضا ، وأنشط قوما ، وأرجح عقولا ، وما يقعدهم عن اللحاق بمن افضل عن السلطة العثمانية ، أو التفوق عليهم ، إلا شكل الحكم ، وقيود وأغلال المركزية القاتلة للهمم ، الموهنة للعراسم .

ومن يرسل لتلك الولايات من الولاية اليوم ، أحد رجلين ، إما الخامل البليد ، المركب ، ومه جمع المال وتوسيع الخراب ، وإما الرجل النشيط العاقل ، وليس له من الأمر شيء ، إلا الاستئذان من الباب العالى لترميم جسر فى بغداد مثلا سقط منه حجران أو أكثر ، فلا يصدر الإذن إلا بعد أشهر وأعوام ، وبعد أن يكون طغيان النهر قد جرف كامل الجسر .

هذه الخديويات ، يا مولاي ، أول من تفوضها إليهم ، أهل بيتك من أمراء آل عثمان ، فتخليصهم من القعود من النساء ، وتربيبة الخصيان فيحسن بالضرورة ، كل منهم ما تولاه من أجزاء السلطنة ، ومصير ذلك التحسين والخير إليه ولأسرته ، ويكون مع كل أمير وزير فاضل أمين . ثم لا أرى مانعا يمنع من العهد ببعض الخديويات إلى من عرف من الوزراء بالإخلاص والهمة ورجاحة العقل . ومن غير الوزراء أيضا ، وجلاية السلطان إذا شاء وفتح عنهم ، وجدتهم في غير حاشيته الذين يدخلون على بلاطه ، ولحضوره ومحشون آذانه

بالباطل ، وينعون عنه كل حقيقة ، ويقصون عن قربه كل فاضل .

وقد رأيت السلطان ، وهو على تمام الإصغاء لما أقول ، فد تقطب وجهه وعلته كآبة امتعاض وحزن ، فقلت : يا مولاي ! وعزه الحق ، وبولائى لأمير المؤمنين ، ونصبى لل المسلمين ، أن ما ساقنى لما قلت إلا الاخلاص ، والحرص على ملكتك ، والغيرة على الدولة والممالك الإسلامية الشرقية . التي ليس لجمع شتاها ، وتوحيد كلمتها إلا الاعتصام والانضواء تحت لواء الخلافة . وجلالتك ترى أن أجزاء السلطنة أخذت تتفاكم ، الجزء بعد الآخر ، فصار من الواجب نظم الممالك وأجزائها سلك من النظام أوثق ، وأشد وأحكم . وما وجدت ذلك السلك إلا بذلك الشكل الذى قدمته ، ولما انتهيت .. هز السلطان رأسه وتناول لفافة من التبغ ، أسرع في تدخينها ، وقال :

ماذا تركت يا حضرة السيد للسلطان ؟ وما أبقيت لتحت آل عثمان ؟ قلت :  
يبق جلاله مولاي السلطان ، ملك أولئك الملوك ، وينضم إلى العرش العثماني عشرة عروش غير عرش مصر ، ثم متى نهضت تلك المقاطعات ، والخديويات ، وأخذت نصيبها من الرق والعمران وصارت «مثلا» خديوية العراق مثل خديوية مصر ، ثروة وانتظاما ، لا شك في أن إيران تسرع لمقام السلطنة العظمى ، للاتحاد معها ، اذ هي في أمس الحاجة لشد الازر . ولصون كيانها من مطامع الغرب ، الموجه نحو عموم دول الشرق .

ثم ما أسرع الأفغان للانظام في ذلك السلك ، سلك اجتماع كلمة دول الشرق الإسلامية تحت راية الخلافة العظمى والسلطنة الكبرى . ثم متى تم ذلك . وسيتم إن شاء الله . هل تقدّم أهل الهند . وراجاتها وأمراؤها . والماليه

وَمِائَانُونَ مَلِيونًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، عَنْ نَصْرَةِ الْخَلِيفَةِ الْأَعْظَمِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ لَشَدِ سَاعِدٍ  
خَوَانِيهِمْ لِيُدْفِعُوا غَارَةَ الْغَربِ عَنِ الدُّولَ الْإِسْلَامِيَّةِ فِي الشَّرْقِ ، وَعَنْ هَنَدِهِمْ  
أَيْضًا ، أَوْ يَنْهَا نَفْسَهُ الرَّجُلُ الْوَاحِدُ لِتَخَلُّصِهِ مِنْ رِبْقَةِ الْاسْتِهْمَارِ  
وَالْمُسْتَهْمَرِينَ ، وَيَرْجِعُ الشَّرْقُ لِلشَّرَقَيْنَ ، وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ .

أَمَا السُّلْطَانُ عَبْدُ الْحَمِيدَ ، فَكَانَ سَيِّئُ الظَّنِّ ، لَا يَأْمُنُ أَحَدًا ، وَيُسَيِّءُ  
الظَّنِّ فِي كُلِّ أَحَدٍ ، فَقَالَ لِي : يَا حَضْرَةَ السَّيِّدِ ، هَلْ اجْتَمَعْتُمْ يَا إِسْمَاعِيلَ كَمَالَ  
بْلَكَ فِي هَذِهِ الْأَيَّامِ ؟ .. فَانْتَقَلَتْ بِسُرْعَةٍ إِلَى مَا يَرْمِي إِلَيْهِ السُّلْطَانُ ، وَهُوَ أَنْ  
إِسْمَاعِيلَ كَمَالَ بْلَكَ كَانَ قَدْ كَلَفَ ، أَوْ تَعِينَ لِوَلَايَةِ طَرَابُلْسِ الْغَربِ وَطلَبَ توسيعَ  
صَلَاحِيَّاتِهِ . وَأَنْ يَكُونَ لَهُ الْحَقُّ فِي عَقْدِ قَرْضٍ لِتَحْسِينِ وَإِصْلَاحِ الْوَلَايَةِ  
وَغَيْرِ ذَلِكَ . وَقَدْ سَمِعْتُهُ مِنْ بَعْضِ الزَّائِرِينَ . وَلَيْسَ مِنْ نَفْسِ الرَّجُلِ  
أَجَبَتْ : يَا مَوْلَايَ ، أَعْتَقْدُ أَنِّي لَا أَسْخِرُ ضَمِيرِي لِجَهْدِ الْعَربِ « إِسْمَاعِيلُ بْنُ  
إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ » . إِذَا . فَمَا أَبْعَدَ إِسْمَاعِيلَ كَمَالَ ، أَنْ يَسْخُنِي ، أَوْ أَنْ يَسْخُرَ لِي .  
وَمَا اتَّبَعْتُ فِيهَا عَرْضَتِهِ عَلَى جَلَالَتِكُمُ الْأَدَاعِيَ النَّصْحِ وَالْإِحْلَاصِ . فَلَمْ يُودِ  
السُّلْطَانُ جَوَابًا عَلَى مَا ذَكَرَتْهُ وَسَرَدَتْهُ . بَلْ قَالَ ، مُثْلًا تَرْكِيَا « آتِ اسْكَدِرَدَنْ  
كَجَنْدِي » وَمَعْنَاهُ : « أَنِ الْجَوَادَ اجْتَازَ اسْكَدَارًا » ، وَهُوَ مُثْلٌ لِيُضَرِّبُونَهُ عَنْ  
الْأَتْرَاكِ « لَمَا غَاتَ مِنَ الْأَمْرِ » وَلَا حِيلَةَ فِيهِ .

\* \* \*

هَذَا مَا كَانَ مِنِّي فِي هَذَا الشَّأنِ ، يَا شِيخَ بْنِ مُخْرُومَ<sup>(۱)</sup> ، وَهَذَا مَا كَانَ مِنِّي

(۱) الْخَاطِبُ هُنَّا مُحَمَّدُ بْنُشَا الْمُخْرُومِيُّ ، مُدْرُونٌ « خَاطِراتُ » جَمَالِ الدِّينِ الْأَفْعَلِيِّ ، وَصَاحِبُ الْفَضْلِ فِي  
حَفْظِ هَذِهِ الْفَصْوَلِ وَالْأَحَادِيثِ وَالْمُؤَاطِرِ الَّتِي أَمْلَاهَا جَمَالُ الدِّينِ .

السلطان عبد الحميد ، سلطان العثمانيين ، و الخليفة المسلمين ، الذي تعنى له وجوه ما يقرب من الثلاثمائة مليون ، يتظرون من هذه الدولة هبة ليعيشا بها حقهم ، ويحيى ويهلك باطل غيرهم .

كيف لا تذهب النفس حسرات ، وأكبر سلطان في المسلمين ، هذا موقفه من الجمود عن قبول النصح ، وإصلاح الملك ، والمحافظة ، أو المطالبة بتصريح حقه في أجزاء سلطنته ، بل روح الملك الإسلامية «باب الحرمين ، مصر» .

وق صون مصر في حوزة الملك الإسلامي ، وكشف الانكليز عنها صون للملك العثماني ، وغلق لكل بلية مهياً في المسألة الشرقية .

وعزة الحق ! إن ما كتبته عن حق مصر ، وما استنهضت من اهتم ، وما حذرت به من سوء المصير ، لقتل على الأ茅ات لتحركت أرواحهم ، ولرفرت على أجدادهم ، ولاحدثت لأعدائهم أحلاماً مزعجة ، ومرأى مريرة . كاد أن لا يخلو سطر من (العروة الوثقى) إلا وفيه ذكر مصر ، ولا براهين وأدلة على ظلم الانكليز ، إلا ويمثل في مصر ، ولا خوف من شر مستطير يفكك أجزاء السلطنة العثمانية إلا وتواه في التهاون في أمر مصر ، وذلك لأن جرح مصر كان ولم يزل له في جسم الأمة الإسلامية والعرب عموماً نغول ، وبعورقها اتصال .

ولا يفوتن أهل الشرف العلم بأن كل مدينة ، وكل مقاطعة إسلامية شرقية هي بمثابة مصر ، وإن لم تسقط تحت حكم أهل المطامع اليوم ، فالشراك لها منصوبة ، والسقوط - والعياذ بالله - قريب . إلا إذا نشطت العقول وعمل أولوا العزم ، ولمت الأمم الشرقية شعثها ، ووحدت كلمتها وطلبت حفظ ملوكها بأساليبه ، وعزّة الحرية والاستقلال بمؤهلاتها .

ما فرعت آذان المسلمين والشريين عموما بالحجج القاطعة ، وهتكت أستار الطامعين بالبراهين الساطعة ، وأظهرت فظائع حكمهم بن حكموا محسوسا ، إلا لأقرب البعيد من زمن الاستبعاد ، وأقصر طيات المسافة في الذل والمهانة لمن لم يسقط بعد من المقاطعات الشرقية ، وله من الزمن ما يتجمل معه سقوطه ، ويعلم شعثه ، ويد بعضهم لبعض يدا ، عسى أن تكون يد الله فوق أيديهم .

ولكن ، بالأسف ! إن مبدأ تدهور ممالك المسلمين في الشرق كان من شاهق عظيم ، لا يمكن للحكيم الوقوف في سبيل سقوطه وهو في وسط الانحدار ، أو بقريه من نقطة المركز . ذلك الشاهق العظيم ، شاهق حكمة الدين ؟ .. وإذا كان الخطاط الأم مرضعا ، وله سير معلوم ، فيتعذر على الطيب الحاذق توقيف السير ، بل غاية ما يمكنه الإتيان بالملطفات والمسكتات حتى ينتهي السير ، وبيل العليل ، ويدخل في دور النهاية ، هذا اذا لم يمت ، وكان في موته راحة ، ولم يمت مع الأموات خير من ميت الأحياء ! ولقد أحسن من قال :

ليس من مات فاستراح بيت إما الميت ميت الأحياء  
نعم هو الحق الذي لا مرية فيه ، لو استقلت قدرة البشر بالتأثير ما اخبط  
رفيع ، ولا ضعف قوى ، ولا انهم مجد ، ولا تفوض سلطان ، ولكن هو  
القدر فلا يغالب . ولو كان لنصح الحكم تأثير لما أخطأ الجاهل .

## السلطان عبد الحميد<sup>(١)</sup>

إن السلطان عبد الحميد ، لو وزن مع أربعة من نوابع رجال العصر  
لرجحهم ذكاء ودهاء وسياسة خصوصا في تسخير جليسه .

ولا عجب إذا رأيناه يذلل ما يقام لملكه من الصعاب من دول الغرب ،  
ويخرج المناوئ له من حضرته راضيا عنه ، وعن سيرته وسيره ، مقتضاها بمحاجته  
سواء في ذلك الملك والأمير والوزير والسفير ولكن .. يا للأسف ، ! إن عيب  
الكبير كبير ، والجبن من أكبر عيوب الملوك ! .

\* \* \*

رأيت من السلطان ارتياحا لقبول كل ما ذكرته له من محسن الحكم  
الدستوري ، وأن الإسلام أول من عمل به في سلطانه . ورأيته يعلم دقائق  
الأمور السياسية ، ومرامي الدول الغربية ، وهو معد لكل هوة تطرأ على الملك  
مخرجها وسلاما .

وأعظم ما أدهشني ، ما أعدد من خفي الوسائل ، وأمضى العوامل ، كي  
لا تتفق أوروبا على عمل خطير في المالك العثمانية ، ويريها عيانا محسوسا أن تجهزه

(١) المصدر السابق . ص ٢٤٥ - ٢٤٨ .

السلطنة العثمانية لا يمكن إلا بخراب المالك الأوروبي بأسرها .

وهكذا كانت يقظته لدول البلقان الصغيرة التي أحدثتها أوروبا ، أحبلة لتضعضع بها السلطنة العثمانية ، وتندفع بها للتتدخل في الشؤون ، لتفتقطع من أجزاء المملكة ، جزءاً بعد آخر ، وكلما حاولت أوروبا أن تجمع كلمة دول البلقان ، للخروج عن الدولة بحرب ، كان السلطان يسارع بدهائه العجيب حل ما ربطوه وتفريق ما جمعوه من كلمة وكيد . فالبلغار مع شدة شكيمتهم ودهاء أميرهم البرنس فرديناند ، رضيغ طائعاً لأمر عبد الحميد ، ولبس الشعار العثماني (الطريوش) ، وافتخر برتبة المشيرية ، وانتظم مع مشيرى الدولة في حفلة صلاة الجمعة « السلاملك » .

أما أمير الجبل الأسود « نقولا » ، فكان أمره مع السلطان عبد الحميد كولد لا يرى الفرج إلا من أبيه . كان كلها شكاً قلة ذات اليد ، وطلب كفالة على استقراره زهيد ، يرسله له دون عوض ولا سند . أكثر جهاز ابنته التي زفها على ولـى عهد إيطاليا (المملـك الحالـي الآن) كان من جـنـبـ السـلـطـانـ عبدـ الحـمـيدـ . وهكذا بقـيةـ دولـ الـبـلـقـانـ معـ ذـلـكـ السـلـطـانـ العـظـيمـ الشـأنـ .

ضاقت أوروبا ذرعاً بسياسة السلطان عبد الحميد ، وحيطته وبيست من أكثر دول البلقان ، فتحولت كيدها بدس الدسائس ، وصرفت همتها بالاستغواه إلى أخف الدوبيلات حلوماً وأكثرها غروراً وطيشاً ، وهي دولة اليونان . فقد بدأت تتحرش بالدولة العثمانية لتدبره بالحرب مع السلطان عبد الحميد .

\* \* \*

أما ما رأيته من يقظة السلطان وشدة حذره وإعداده العدة اللازمة لإيطال

مكابد أوروبا ، وحسن تواياده واستعداده للن هو ب بالدولة (الذى فيه نهضة المسلمين عموما) فقد دفعنى إلى مد يدى له ، فباعتته بالخلافة والملك ، عالما علم اليقين أن المالك الإسلامية في الشرق لا تسلم من شراك أوروبا ، ولا من السعي وراء إضعافها وتجزئتها ، وفي الأخير ازدرادها واحدة بعد الأخرى ، إلا بيقظة وانتباه عمومى ، وانضوا تحت راية الخليفة الأعظم .

\* \* \*

وأى الأعمال أنكرها مولانا السلطان على ؟ .. إن أقسم لك بعزة الحق أنه لم يدر بيبي وبين عباس حلمى خديوى مصر شيء من هذا (نقل الخلافة إليه) أصلا .. لماذا انزعج السلطان وأزعج بهذه الأكاذيب ؟؟  
وما وسعني لغيبط لم أكتظمه ، من اهتمام السلطان بمثل هذا البهتان ، وهذه الاختلاقات والأرجيف المضرة في حيثية الخلافة ، وعظيم خطرها ، ورفعة شأنها ، مع معرفتى دناءة مختلفيها ومرتبها ، وهو يدعون عليهم بشر الدعاء كالعجز الدردليس البراء .

لسمح لي جلاله السلطان أن أذكر مثلا حضرني الآن .. إن أحد الأمراء استزار رجلا في قصره . فلما جاء الرجل وجد على باب القصر كلبا هائلا عقورا . يجرأ على الأسود . وربما افترسها . فهو ز عليه ، ونبع ، وتحفر لللرثوب فخاف الزائر وأحجم عن الدخول .. ففي أثناء ذلك أشرف الأمير من نافذة القصر ، وأهل بالزائر ، وسهل ، واستعجله بالصعود إليه .

قال : أيتها الأميرة ، كيف الوصول إليك ؟؟ وهذا الكلب العقور المدهش باسط ذراعيه ، فاغر فاهه ؟؟ انهه ، أو من من يمنعه عنى .

قال الأمير : أنا من هذا الكلب أخوف منك .. وهكذا أظن حالنا  
يا صاحب الشوكة .

\* \* \*

أعوذ بالله أن أكون من المنافقين ، أو أن أفعل ما أنكره على الغير ، وأن  
أكون همازاً مشاء بنميم ، ما هذا الهدىان في هذا الزمان ؟؟ وفي أي مقام جليل  
خطير ، هم يتلاعبون ؟؟

خلافة عظمى ؟ وإمامية كبرى !!

لقد هزت حتى بدا من هزاها كلها وحتى سامها كل مفلس  
الخلافة ! كفالة الله في خلقه ، فain أحلام أولئك العجزة من مقام الإمامة ،  
والخلافة ، وما تطلبها من الشروط والصفات ؟ أين ؟؟

الخديوي (عباس حلمي الثاني) بظروفه ، وما أحق وأحاط بمصره ، هو  
عندي أعجز من السلطان عن تصریف أمور الخلافة ، والقيام بأعبائها على  
ما يلزمها من مزايا وشروط ، أهمها الاستقلال .

نعم لو تخلصت مصر من براهن بريطانيا ، وتسرى لعباس ، مع ذكائه  
وتطلعه ، أن تكون له همة محمد على الكبير ، ومضاء إبراهيم ، وسعاد إسماعيل  
لوقع من الخلافة على ما يرجوه ، ولكن أين الولاية الخاصة لأمير المؤمنين اليوم  
في مالك الإسلام ؟؟ وأين المؤمنون الملتدون حول خليفة الرسول المصطفى - صلى  
الله عليه وسلم - ؟؟ وأين الحرية المطلقة لل الخليفة في تعريفها على وجه الشريعة أو  
السير على سيرة الراشدين ؟ وأين القوة التي يدفع بها إذلال أو استعمار أو استعباد

ال المسلمين في بلادهم و مالكهم و ديارهم ؟ و أين ؟ و أين ؟ فلا حول ولا ..

\* \* \*

يا جلاله السلطان .. مللت من تعاطينا الشكاية ... ومن غيرك صاحب  
الأمر !! !!

خذ بحزم جذك محمود ، واقص الخائنين من خاصتك (الذين يبعدون عن  
بلاطك حفاظاً على تحرير الوزراء هنا والعمال في الولايات ، وهم صنائعهم وجباة  
جيوبهم الخاصة ) .

خفف الحجاب عنك ، وأظهر للملأ ظهوراً يقطع من الخائنين الظهور .  
وأعتقد أن نعم الحراس الأجل « فإذا جاء أجلهم لا يستاخرون ساعة  
ولا يستقدمون » .

سبحان الله .. إن جلاله السلطان يلعب بقدرات الملايين من الأمة على  
هواء ، وليس من يعرض منهم . أفلأ يكون لجمال الدين حق أن يلعب في  
سبحته كيف يشاء !!

أتيت لأستمتع جلالتك أن تهيني من يعني لك ، لأنني رجعت عنها .  
نعم .. بايتك بالخلافة ، والخليفة لا يصلح أن يكون غير صادق الوعد . بيد  
جلالتك الخل والعقد ، ويا مكانتك ألا تعد ، وإذا وعدت وجب عليك  
الوفاء ، وقد رجوتك بالأمر الفلافي ، ووعدت بأنك تمضي ، ولم تفعل .

٢

عبد الرحمن الكواكبي  
(١٢٧٠ - ١٣٢٠ هـ ١٨٥٤ م - ١٩٠٢ م)

(أ) الأثراء .. والعرب ..

(ب) دور العرب القيادي في الإحياء الإسلامي

## (١) مخالفة الأترالك للعرب<sup>(١)</sup>

أما عدم التطابق في الأخلاق بين الرعاية والرعية ، فله شأن عظيم ، كما يظهر للمتأمل المدقق في تواريخ الأمم من أن أعظم الملوك الموففين والقواعد الفاتحين كالاسكندر ، وعمر ، وصلاح الدين ، - رضي الله عنها - ، وجنكير ، والفاتح ، وشرلakan الالماني ، وبطرس الكبير وبونابرت ، لم يفزوا في تلك العظام إلا بالعزم الصادقة مع مصادفة تطابقهم مع رعاياهم وجيوشهم في الأخلاق والمشارب تطابقا تاما ، بحيث كانوا رؤساء حقا لتلك الأجسام ، لا كرأس جمل على جسم ثور ، أو بالعكس ، وهذا التطابق وحده يجعل الأمة تعتبر رئيسها رئيسها ، فتفاني دون حفظه ودون حكم نفسها بنفسها ، حيث لا يكون لها في غير ذلك فلاح أبدا ، كما قال الحكم الشجاع :

إنما الناس بالملوك ، وهل يفلح عرب ملوكها عجم ؟ !

وما لا خلاف فيه أن من أهم حكمة الحكومات أن تخلق بأخلاق الرعية ، وتتحدد معها في عوائدها ومشاربها ، ولو في العوائد غير المستحسنة في ذاتها ، ولا أقل من أن تجاري الحكومة الأجنبية أخلاق الرعية ولو تكلفا وقتيا ، إلى أن توفق لاجتذابهم إلى لغتها فأخلاقها فجنسيتها ، كما فعل الأمويون والعباسيون

---

(١) الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكيبي ص ٣٢٣ - ٣٢٥ .

والموحدون<sup>(١)</sup> ، وكما نهض به الدول المستعمرة الأفريجية في هذا العهد ، وكما فعل جميع الأعاجم الذين قامت لهم دول في الإسلامية ، كالبوهيم والسلجوقيين<sup>(٢)</sup> والأيوبيين<sup>(٣)</sup> والغوريين والأمراء المراكسة وأل محمد على<sup>(٤)</sup> ، فلأنهم ما لبثوا أن استعرموا وخلقو بأخلاق العرب ، وامتزجوا بهم وصاروا جزءاً منهم .

وكذلك المغول والتار صاروا فرسا وهنودا ، فلم يشد في هذا الباب غير المغول

(١) وهي التي أسسها فيلسوفها وداعيتها «المهدي» «محمد بن تومرت» (٤٧١ - ٤٥٢هـ . ١٠٧٨ - ١١٣٠ م ) في المغرب والأندلس . وهي دولة ذات عقيدة إسلامية سامية مع اتجاه إلى العقل ورفض تفريعات الفقهاء وتخرّجاتهم الغريبة عن العقل . والتي سادت مجتمع «المرابطين» . ولقد تأسست دولة الموحدين عندما استولى «المهدي» «محمد بن تومرت» بواسطة رجله القوي وقائد حيشه «عبد المؤمن بن علي» على مراكش سنة ٥٤١هـ ١١٤٦ م . كما انهت هذه الدولة بسقوط مراكش العاصمة بيد قبيلة «بني مرین» شبه البدوية سنة ٦٩٨هـ (١٢٦٩ م ) . راجع فيليب حتى (تاريخ العرب) «مطول» جد ٣ ص ٦٤٩ - ٦٥٣ . عبد الواحد المراكشي (المحجب) في تلخيص أخبار المغرب» ص ٢٤٥ وما بعدها طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م .

(٢) البوهيمون يسحدرون من قبائل الدبلم جنوب نهر قزوين . ولقد سيطروا على خلافة بغداد من سنة ٣٣٤هـ (٩٤٥ م ) حتى سنة ٤٤٧هـ (١٠٥٠ م ) ثم تبعهم السلجوقيون الذين سيطروا على خلافة بغداد . ودام لهم السلطان موحداً تارة جزءاً تارة أخرى حتى سنة ٥٩١هـ (١١٩٤ م ) راجع : فيليب حتى (تاريخ العرب) «مطول» جد ٢ ص ٥٦٤ - ٥٧٨ .

(٣) وهي الدولة التي أسسها صلاح الدين الأيوبي سنة ٥٦٧هـ (١١٧١ م ) .

(٤) والكواكيبي متاثر في تقييمه هذا لاسرة محمد على بعاملين أساسين : «أ» تجربته الذاتية في التعاون مع المديبوى عباس حلمى . وهي التجربة التي أثاحت للكواكيبي حرية الحركة والكتابة والتفكير في وطنه الثاني . القاهرة . بعد فراره من نير الأئراك العثمانيين المتسلط على حلب . موطن الأول . «ب» ذلك التقييم الذي قدمه جمال الدين الأفغاني لحكم هذه الأسرة والذي تأثرت سلطوله وعباراته في كتاباته وأحاديثه . حتى شاعت في ذلك التاريخ . راجع في موضوع العامل الثاني كتابنا «الأعمال الكامنة لجمال الدين الأفغاني» ص ٩٦ ، ٤٦٦ ..

الأتراء ، أى العثانيين ، فلأنهم بالعكس يفتخرؤن بمحافظتهم على غورية رعاياهم لهم ، فلم يسعوا باستراكهم<sup>(١)</sup> كما أنهم لم يقبلوا أن يستعروا ، والمتاخرون منهم قبلوا أن يتغرسوا أو يتآملوا . ولا يعقل لذلك سبب غير شديد بغضهم للعرب ، كما يستدل عليه من أقوالهم التي تجري على ألسنتهم مجرى الأمثال في حق العرب :

إطلاقهم على عرب الحجاز « ديلنجي عرب » أى « العرب الشحاذين » .

وإطلاقهم على المصريين « كور فلاخ » ، بمعنى « الفلاحين الأجلاف » .

و « عرب نجكنه سى » ، أى « نور العرب » ، و « قبطى عرب » أى « النور المصريين » .

وقولهم عن عرب سوريا : « نه شاملك شكرى ونه عرب يوزى » ، أى « دع الشام وسكرياتها ولا تزوجوه العرب » .

وتعبيرهم بلفظة « عرب » عن « الرقيق » وعن كل حيوان أسود .

وقولهم : « بس عرب » أو « عربى قدر » .

---

(١) وذلك قبل ظهور الحركة « الطورانية » في تركيا ، وهي الحركة التي سعت لتتربيك العرب ، والتي كانت نواة الحركة القومية التركية التي ازدهرت بعد ان bianar السلطنة العثمانية في أعقاب الحرب العالمية الأولى . والحركة الطورانية هذه واضطهادها لسمات العرب القومية كانت من العوامل التي عجلت بشورة العرب ضد الأتراء في سنة ١٩١٦ م . راجع في ذلك كتابنا ( العروبة في العصر الحديث ) ص ٣١٣ وما بعدها ٣٣٩ وما بعدها .

و « عرب عقل » ، أى « عقل عربي » أى « صغير » ، و « عرب طبيعى » ، أى « ذوق عربي ، أى فاسد » ، و « عرب جكه سى » أى « حنك عربي ، أى كثير المهزز » .

وقوظم : « بونى ييارسه م عرب أوله يم » أى « إن فعلت هذا أكون من العرب » .

وقوظم : « نرده عرب نر طنبوره » ، أى « أين العرب من الطنبور » <sup>(١)</sup> .

هذا والعرب لا يقاولونهم على كل ذلك سوى بكلمتين : الأولى هي قول العرب فيهم : « ثلاثة خلقن للجور والفساد : القمل ، والترك والجراد » .

والكلمة الثانية : تسميتهم بالأروام ، كناية عن الريبة في إسلامييهم وسبب الريبة أن الأتراك لم يخدموا الإسلامية بغير إقامة بعض جوامع لولا حظ نفوس ملوكهم بذكر أسمائهم على منابرها لم تقم .

ولأنهم أتوا الإسلام بالطاعة العميماء للكبراء ، وبخشية الفلك أبي المصائب ، وباحترام موافق النيران « اوجاقات » ، فزادوا بذلك بلات في طين الخرافات .

#### (ب) دور العرب القيادي في الإحياء الإسلامي <sup>(٢)</sup>

قررت الجماعة في اجتماع الوداع المنعقد في رابع أيام العيد بعض أمور ينبغي أن

(١) والطنبور آلة موسيقية . وليرداد : أين العرب من الفن الموسيقى الخاص بأصحاب الذوق الرائق والشعور المرهف والحس الرقيق .

(٢) الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي . ص ٣٣٥ - ٣٥٨ » والحديث عن جمعية أم القرى » .

نسر ولا تذاع ، غير أنها رأت أن يلحق منها بهذا السجل ما يأتي :

فوار علده «٦» : إن الجمعية بعد البحث الدقيق والنظر العميق في أحوال وخصال جميع الأقوام المسلمين الموجودين وخصائص مواقفهم ، والظروف الخبيطة بهم ، واستعداداتهم وجدت أن الجزيرة العربية ولأهلها ، بالنظر إلى السياسة الدينية بمجموعة خصائص وخصال لم تتوفر في غيرهم . بناء عليه رأت الجمعية أن حفظ الحياة الدينية متدينة عليهم لا يقوم فيها مقامهم غيرهم مطلقاً ، وأن انتظار ذلك من غيرهم عبث محض <sup>(١)</sup> .

على أن لبقية الأقوام أيضاً خصائص ومزايا تجعل لكل منهم مقاماً منها في بعض وظائف الجامعة الإسلامية : مثل : إن معاناة حفظ الحياة السياسية ولا سيما الخارجية متدينة على الترك العثمانيين <sup>(٢)</sup> .

ومراقبة حفظ الحياة المدنية التنظيمية يليق أن تناط بالمصريين <sup>(٣)</sup> .

---

(١) لأن الجمعية إنما ت يريد « طريق السلف » ، و« الحركات السلفية » سيراً لحفظ « الحياة الدينية » وتجديدها ، وشبه الجزيرة العربية ، في ذلك الحين كان عامراً بعد متعاظم للحركة السلفية ، سواء أكان ذلك في شهابها أم في الجنوب ، أما الحياة السياسية والجزئية والاقتصادية والعلمية فأن الكواكبى يرى سلطتها في غير البدو ويراهما مرهونة بنهضة بقية العرب ومساعدات غير العرب من المسلمين .

(٢) وبعث الكواكبى هنا بقوله : « لأنهم متقدون فن « الدبلوماسية » ، أى المراوغة في المقال والتلون في الأحوال » .

(٣) والكواكبى لا يخرج المصريين من العرب ، وإنما هو يميزهم عن العثمانيين ، وكذلك عن العرب العثمانيين في الشرق لأنهم كانوا يومئذ ، سياسياً ، تحت النير الاستعماري الانجليزى ، وليسوا ، في الواقع ، جزءاً من الدولة العثمانية التي انعقدت جمعية أم القرى لإنفاذ العرب المستظليين برأيتها أساساً .

والقيام بمهام الحياة الجندية يناسب أن يتکفل بها الأفغان وتركستان والخزر والقوcas يمينا ومراكش وإمارات أفريقيا شمالا.

وتدبر حفظ الحياة العلمية والاقتصادية خير من يتولاها إيران وأواسط آسيا والهند ومايلها . وحيث كانت الجماعة لا يعنيها غير أمر النهضة الدينية . بناء عليه رأت الجماعة من الضروري أن تربط آمالها بالجزيرة وما يليها . وأهلها ومن يحاربهم <sup>(١)</sup> ، وإن تبسط لأنظار الأمة ماهي خصائص الجزيرة وأهلها والعرب عموما ، وذلك لأجل رفع التعصب السياسي أو الجنسي ، ولأجل إيقاض أساب ميل الجماعة للعرب . فنقول :

- ١ - الجزيرة : هي مشرق النور الإسلامي .
- ٢ - الجزيرة : فيها الكعبة المعظمة .
- ٣ - الجزيرة : فيها المسجد النبوى وفيه الروضة المطهرة .
- ٤ - الجزيرة : أنساب الواقع لأن تكون مركزا للسياسة الدينية لتوسطها بين أقصى آسيا شرقا وأقصى أفريقيا غربا .
- ٥ - الجزيرة : أسلم الأقاليم من الأخلال جنسية وأديانا ومذاهب .
- ٦ - الجزيرة : أبعد الأقاليم عن محاورة الأجانب .
- ٧ - الجزيرة : أفضل الأراضي لأن تكون ديار أحرار بعدها عن الطامعين والمزاحمين نظرا لفقرها الطبيعي .

---

(١) وهذا دليل على أن فهم الكواكب للعرب إنما كان فيها مرتا وحضاريا ومستيرا . لا محضرا في سكان شبه الجزيرة فقط ، بل في « العرب عموما » ، كما يقول : أما التركيز على « الجزيرة وما يليها . وأهلها ومن يحاربهم » فهو إشارة لشخصيه العرب العثمانيين . أي عرب المشرق ، بالزيادة من الاهتمام ..

٨ - عرب الجزيرة : هم مؤسسو الجامعة الإسلامية<sup>(١)</sup> لظهور الدين  
فيهم<sup>(٢)</sup>.

٩ - عرب الجزيرة : مستحکم فيهم التخلق بالدين لأنه مناسب لطبيعتهم  
الأهلية أكثر من مناسبتها لغيرهم.

١٠ - عرب الجزيرة : أعلم المسلمين بقواعد الدين لأنهم أعرقهم فيه ومشهود  
لهم بأحاديث كثيرة بال蔓ة في الإيمان.

١١ - عرب الجزيرة : أكثر المسلمين حرصا على حفظ الدين وتأيده والفسخار  
به ، خصوصاً والعصبية النبوية لم تزل قائمة بين أظهرهم في الحجاز  
واليمن وعمان وحضرموت والعراق وأفريقيا<sup>(٣)</sup>.

١٢ - عرب الجزيرة : لم يزل الدين عندهم حنينا سلفيا بعيداً عن التشديد  
والتشويش<sup>(٤)</sup>.

---

(١) أي الرابطة الروحية والمادية التي تربط أهل الله الإسلامية.

(٢) وهنا يعلق الكواكبى يقوله : « وكذلك من يتبعهم من العناصر القاطنة بين الفرات ودجلة والنارين  
إلى أفريقيا» .

(٣) وهذا يدل على قصد الكواكبى بـ «العرب» سكان العالم العربي في القرنين الآسيوية والأفريقية .  
من المحيط الأطلسي إلى الخليج العربي .

(٤) الدين الحنيف ، والله الحنيفة والحنيفية ، وصف يطلق على الإسلام والشريعة التي جاء بها ، وهو  
من المصطلحات المختلفة في معناها ، وإن يكن أقربها وأشهرها هو : أن الدين الحنيف ، هو  
المتسبب إلى شريعة إبراهيم ، فلقد كان العرب المتبعون يبقوا بهذه الشريعة – قبل الإسلام –  
يسماون : «الحنفاء» ، أي الموحدين .

- ١٣ - عرب الجزيرة : أقوى المسلمين عصبية وأشدهم أنفة لما فيهم من خصائص البدوية<sup>(١)</sup>
- ١٤ - عرب الجزيرة : أمراؤهم جامعون بين شرف الآباء والأمهات والزوجات ، فلم تختل عزتهم .
- ١٥ - عرب الجزيرة : أقدم الأمم مدنية بدليلي : سعة لغتهم ، وسعة حكمهم وأدبياتهم .
- ١٦ - عرب الجزيرة : أقدر المسلمين على تحمل قشف المعيشة وسبيل مقاصدهم ، وأنشطهم على التغرب والسياحات . وذلك لبعدهم عن الترف المذلل لأهله .
- ١٧ - عرب الجزيرة : أحفظ الأقوام على جنسائهم وعاداتهم ، فهم يخالطون ولا يختلطون .
- ١٨ - عرب الجزيرة : أحرض الأمم الإسلامية على الحرية والاستقلال وإباء الفضيم<sup>(٢)</sup> .
- ١٩ - العرب عموماً : لغتهم ألغى لغات المسلمين في المعرفة ومصوّنة بالقرآن الكريم من أن تموت .
- ٢٠ - العرب : لغتهم هي اللغة العمومية بين كافة المسلمين البالغ عددهم ٣٠٠ مليون<sup>(٣)</sup> .

(١) ويعلق الكواكبي هنا بقوله : « وبقوّة ذلك لم يزالوا يأخذون خراجاً من يأخذون باسم هدية » .

(٢) وهذا يعلق الكواكبي بقوله : « هذا سبب عدم انتقاد أهل اليمن ومن يليهم للعثمانيين »

(٣) وتعداد المسلمين اليوم يقترب من التسعمائة مليون نسمة . يبلغ تعداد العرب منهم نحو مائة وخمسين مليون نسمة .

- ٢١ - العرب : لغتهم هي اللغة الخصوصية لمائة مليون من المسلمين وغير المسلمين .
- ٢٢ - العرب : أقدم الأمم اتباعاً لأصول تساوى الحقوق وتقرب المراتب في الهيئة الاجتماعية .
- ٢٣ - العرب : أعرق الأمم في أصول الشورى في الشؤون العمومية <sup>(١)</sup> .
- ٢٤ - العرب : أهدي الأمم لأصول المعيشة الاشتراكية <sup>(٢)</sup> .
- ٢٥ - العرب : من أحرص الأمم على احترام العهدود عزة ، واحترام الذمة الإنسانية ، واحترام الجوار شهامة ، ويدل المعروف مروءة <sup>(٣)</sup> .
- 

(١) ويعلق الكواكبى هنا بقوله : « يشهد لهم بذلك القرآن في قصة بلقيس مع سليمان عليه السلام حيث قالت تهاجمه الملأ ، أى المستشارين الأشراف : ( يا لها الملا افتوني في أمرى ، ما كنت قاطعة أمرا حتى تشهدون ، قالوا نحن أولوا فقرة وأولوا باس شديد ، والأمر إليك فانتظرى مانا تأمرن ، قالت : إن الملوكي إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزء أهلها أذلة وكذلك يفعلون ) ... » .

(٢) وفي فكر الكواكبى عن الاشتراكية شهادة أصالة لهذا الفكر في تراثنا العربي الإسلامي الحديث التي هو امتداد لتراصنا القديم . ويراجع في ذلك الفصل الذي كتبناه عن فكره الاشتراكي في أعماله الكاملة .

(٣) ويعلق الكواكبى هنا بقوله : « يمكن برهاناً على ذلك بمحاملة أهل الجزيرة لسياح الأفرينج . ما عدا تلك الفعلة التي اندفع إليها ابن الصابع . ونال عليها بعد عامين رتبة باشا . وترجع اليهود المهرجة للبلاد العربية . وعدم شراك البلاد العثمانية في حوادث الارمن الأخيرة كالمولصل . وماردين وسرد . ونصيبين . والمدن العربية من ولاية حلب . وأما حوادث لبنان . والشام . وحلب في القرن السابق . فما كانت متولدة عن تعصب ديني أو جنسى بل عن غرور جماعة من الدروز بالإنكليز وجاءة من المسيحيين بنايليون الثالث » . أهـ . وأشار الكواكبى الأخيرة إنما تعنى الفتنة والمذابح التي دارت ما بين الدروز والموارنة في سنة ١٨٦٠ مـ . وإنما راج ضريحها عشرات الآلاف من القتلى والمصابين .

٢٦ - العرب : أنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعاً في الدين وقدوة للمسلمين حيث كان بقية الأقوام قد اتبعوا هديهم ابتداءً فلا يأنفون عن اتباعهم أخيراً .

فهذه هي الأسباب التي جعلت جمعية أم القرى أن تعتبر العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية ، بل الكلمة الشرقية والجمعية تسأل الله تعالى أن يوفق ملوك المسلمين وأمرائهم للتصلب في الدين وللحزم والعزم عساهم يحفظون عزهم وسلطانهم إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها وأن يحميهم من التعصب السيئ للسياسات والجنسيات . ومن الكبر والأنفة ، ومن التخاذل والانقسام . ومن الانقياد إلى وساوس الأجانب الأصدقاء ، وإلا فيتباهم الخطر القريب المحدق بهم وتخاطفهم النسور المخلقة في سمائهم ، والله الموفق . إليه ترجع الأمور .

عبد الحميد بن باديس  
 (١٣٠٥ - ١٢٥٩ هـ - ١٨٨٧ م)

- (أ) محمد صلى الله عليه وآله وسلم رجل القومية العربية ..
- (ب) العرب في القرآن ..
- (ج) الوحدة العربية .. هل بين العرب وحدة سياسية ؟ ..
- (د) مصطفى كمال ...
- (هـ) الخلافة ؟ .. أم جماعة المسلمين ؟؟ ..

(١)

محمد

صلى الله عليه وآلـه وسلم  
رجل القومية العربية<sup>(١)</sup>

لا يستطيع أن ينفع الناس من أهل أمر نفسه . فعناية المرء بنفسه - عقلاً وروحاً ويدنا - لازمة له ليكون ذا أثر نافع في الناس ، على منازلهم منه في القرب والبعد ، ومثل هذا كل شعب من شعوب البشر لا يستطيع أن ينفع البشرية مادام مهملاً مشتتاً لا يهديه علم ، ولا يمتهن خلق ، ولا يجمعه شعور بنفسه ولا بقوماته ولا بروابطه . وإنما ينفع المجتمع الإنساني ويؤثر في سيره من كان من الشعوب قد شعر بنفسه فنظر إلى ماضيه وحاله ومستقبله فأخذ الأصول الثابتة من الماضي ، وأصلح من شأنه في الحال ، ومد يده لبناء المستقبل يتناول من زمانه وأئم عصره ما يصلح لبنائه معرضًا عما لا حاجة له به أو ما لا يناسب شكل بنائه الذي وضعه على مقتضى ذوقه ومصلحته .

محمد - صلى الله عليه وآلـه وسلم - وهو رسول الإنسانية ، كانت أول عنایته موجهة إلى قومه وكانت دعوته على ترتيب حكيم بديع لا يمكن أن يتم إنسانياً أو شعرياً إلا ببراعاته : فكان «أول دعوته - صلى الله عليه وآلـه وسلم - لعشيرته لقوله تعالى : « وأنذر عشيرتك الأقربين »<sup>(٢)</sup> فلما نزلت صعد

(١) كتاب آثار ابن باديس . ج ٢ مجلد ٢ ص ١٧ - ٢١ .

(٢) الشعراء : ٢١٤ .

الصفا ثم نادى «يا صياداه» - وكان دعوة المjahالبة إذا دعاها الرجل اجتمعـت إليه عشيرته - فاجتمعت إليه قريش عن بكرة أبيها ، فعم وشخص فقال : أرأيتمكم لو أخبرتكم أن العدو مصبعكم أكنتم مصدق ؟ . قالوا : ما جربنا عليك كذبا . قال : فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد . يابني كعب ابن لؤي ، يابني مرة بن لؤي ، ياآل عبد شمس ، ياآل عبد مناف ياآل هاشم ، ياآل عبد المطلب ياصفية ، يافاطمة ، سلوقي من مالي ماشتـتم ، واعلموا أن أوليـائي يوم القيـامة المتقوـون ، فإن تكونـوا يوم القيـامة ، مع قرابتـكم ، فذلك . وإيـايـ ، لا يأـقـ الناس بالأـعـمال وتأـلـونـ بالـدـنـيـا تـحـمـلـونـهاـ عـلـىـ أـعـنـاقـكـمـ فـأـصـدـ بـوـجـهـيـ عـنـكـمـ فـتـقـولـونـ يـاـمـهـدـ فـأـقـولـ هـكـذاـ - وـصـرـفـ وـجـهـهـ إـلـىـ الشـقـ الآـخـرـ - غـيـرـ أـنـ لـكـمـ رـحـماـ سـأـبـلـهـاـ بـلـاـهـاـ .. ثـمـ وـجـهـ دـعـوـتـهـ إـلـىـ بـقـيـةـ الـعـربـ

لـقولـهـ تـعـالـىـ : «لـتـنـذـرـ قـوـماـ مـاـ أـتـاهـمـ مـنـ نـذـيرـ مـنـ قـبـلـكـ»<sup>(١)</sup> ، وـهمـ عـامـةـ الـعـربـ ، فـكـانـ يـعـرـضـ نـفـسـهـ عـلـىـ قـبـائلـ الـعـربـ فـيـ موـاسـمـ الـحـجـجـ وـمـاـ يـنـتـصـلـ بـهـ مـنـ أـسـواقـهـمـ ، ثـمـ عـمـ دـعـوـتـهـ ، لـقولـهـ تـعـالـىـ : «لـأـنـذـرـكـمـ بـهـ وـمـنـ بـلـغـ»<sup>(٢)</sup> ، فـكـاتـبـ مـلـوـكـ الـأـمـمـ وـقـدـ عـمـتـ دـعـوـتـهـ الـعـربـ وـتـهـيـأـ مـرـهـمـ لـعـمـومـ دـخـولـهـمـ فـيـ الـإـسـلـامـ ، وـكـانـ ذـلـكـ أـيـامـ هـدـنـتـهـ مـعـ قـرـيـشـ قـبـيلـ فـتـحـ مـكـةـ . ثـمـ تـجـدـ أـكـثـرـ السـورـ الـمـكـيةـ قـدـ وـجـهـ فـيـهاـ الـخـطـابـ إـلـىـ قـرـيـشـ وـإـلـىـ الـعـربـ ، وـعـوـلـجـتـ فـيـهـ مـفـاسـدـهـمـ الـاجـتـاعـيـةـ وـضـلـالـاتـهـمـ الـشـرـكـيـةـ وـمـاـكـانـ مـنـهـمـ مـنـ تـحـرـيفـ وـتـبـدـيلـ مـلـةـ إـبـراهـيمـ فـكـانـ أـوـلـ الـإـصـلاحـ مـتـوجـهـاـ إـلـيـهـمـ وـمـعـنـيـاـ بـهـمـ حـتـىـ يـتـشـلـوـاـ مـنـ وـهـدـةـ جـهـلـهـمـ

(١) القصص : ٤٦ .

(٢) الأنعام : ١٩ .

وضلالم وسوء حا لهم و تستنير عقوتهم وتتطهـر نفوسهم و تستقيم أعماـهم فيصلـحـوا  
لتـبـلـيـغ دـيـن الله و هـدـى رـسـولـه - صـلـى الله عـلـيـه و آـلـه و سـلـمـ - لـلـأـمـ بالـقـوـلـ و الـعـمـلـ .  
ثـمـ لـأـجـلـ أـنـ يـشـعـرـوا بـأـنـ الـقـرـآنـ هوـ كـتـابـ هـدـاـيـةـ لـهـمـ كـلـهـمـ ، وـأـنـ الرـسـولـ لـهـمـ  
كـلـهـمـ ، أـنـزـلـ الـقـرـآنـ عـلـىـ سـبـعـةـ أـحـرـفـ ، فـعـمـ جـمـيعـ لـهـجـاتـهـمـ ، وـكـانـ النـبـيـ - صـلـى  
الـهـ عـلـيـهـ وـآـلـهـ وـسـلـمـ - يـخـاطـبـهـمـ بـتـلـكـ الـلـهـجـاتـ وـيـنـطـقـ بـالـكـلـمـاتـ مـنـهـاـ لـيـسـ مـنـ  
لـهـجـةـ قـرـيـشـ . وـكـانـ فـيـ هـذـاـ مـاـ أـشـعـرـهـمـ بـوـحدـتـهـمـ بـالـتـفـافـهـمـ حـوـلـ مـوـكـرـ وـاحـدـ  
يـنـتـهـيـونـ كـلـهـمـ إـلـيـهـ وـيـشـرـكـوـنـ فـيـهـ . وـقـدـ نـبـهـ عـلـىـ هـذـاـ الـمـعـنـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ : « وـإـنـهـ  
لـذـكـرـ لـكـ وـلـقـوـمـكـ وـسـوـفـ تـسـتـلـوـنـ »<sup>(١)</sup> فـأـخـبـرـهـ أـنـ الـقـرـآنـ شـرـفـ لـهـ وـلـقـوـمـهـ - تـزـلـ  
بـلـغـتـهـمـ وـنـهـضـ بـهـمـ مـنـ كـبـوـتـهـمـ وـأـخـرـجـهـمـ مـنـ الـظـلـمـاتـ إـلـىـ النـورـ وـهـيـأـهـمـ هـدـاـيـةـ  
الـأـمـ وـإـنـقـادـهـاـ مـنـ الـهـلـاـكـ وـقـيـادـهـاـ لـعـزـهاـ وـسـعـادـهـاـ . وـأـنـهـمـ يـسـأـلـوـنـ عـنـ هـذـهـ  
الـنـعـمـ . يـقـولـ هـذـاـ لـيـعـمـلـوـاـ بـالـقـرـآنـ وـيـعـلـمـوـاـ أـنـ شـرـفـهـ إـنـاـ هـوـ لـلـعـالـمـينـ .

عـلـىـ أـنـ الـعـربـ رـشـحـوـاـ هـدـاـيـةـ الـأـمـ ، وـإـنـ الـأـمـ الـتـىـ تـدـيـنـ بـالـإـسـلـامـ وـتـقـبـلـ  
هـدـاـيـتـهـ سـتـكـلـمـ بـلـسـانـ الـإـسـلـامـ ، وـهـوـ لـسـانـ الـعـربـ ، فـيـنـمـوـ عـدـدـ الـأـمـةـ الـعـرـبـيةـ  
بـنـمـوـ عـدـدـ مـنـ يـتـكـلـمـوـنـ لـغـتـهـاـ ، وـرـيـتـدـوـنـ مـشـلـهـاـ بـهـدـىـ الـإـسـلـامـ . عـلـمـ هـذـاـ فـيـنـ أـنـ  
مـنـ تـكـلـمـ بـلـسـانـ الـعـربـ فـهـوـ عـرـفـ وـإـنـ لـمـ يـتـحـلـرـ مـنـ سـلـالـةـ الـعـربـ ، فـكـانـ هـذـاـ  
مـنـ عـنـايـتـهـ بـهـمـ لـتـكـثـيرـ عـدـدـهـمـ لـيـنـهـضـوـاـ بـمـاـ رـشـحـوـاـ لـهـ . بـيـنـ هـذـاـ فـيـ حـدـيـثـ روـاهـ  
ابـنـ عـساـكـرـ فـيـ تـارـيـخـ بـغـدـادـ بـسـنـدـهـ عـنـ مـالـكـ الزـهـرـيـ عـنـ أـبـيـ سـلـمـةـ بـنـ  
عـبـدـ الرـحـمـنـ قـالـ : ( جاءـ قـيـسـ بـنـ مـطـاطـيـةـ إـلـىـ حـلـقـةـ لـهـيـاـ سـلـيـانـ الـفـارـسـيـ  
وـصـهـيـبـ الـرـوـمـيـ وـبـلـالـ الـحـبـشـيـ فـقـالـ : هـذـاـ الـأـوـسـ وـالـخـرـجـ قدـ قـامـوـاـ بـنـصـرـةـ

(١) الرـخـفـ : ٤٤ .

هذا الرجل «يعني النبي - صلى الله عليه وسلم -» ثنا بال هذا «يعني الفارسي والرومى والحبشى ما يدعوههم إلى نصره وهم ليسوا عربا مثل قومه» فقام إليه معاذ بن جبل - رضي الله عنه - فأخذ بيلاسية «ما على شره من الشياطين» ثم أتى النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - فأخبره بمقاتلة فقام النبي - صلى الله عليه وآله وسلم - مغضبا يحرر داءه «لما أزعجه من الغضب» حتى أتى المسجد ثم نادى : الصلاة جامعة «ليجتمع الناس» ، وقال - صلى الله عليه وآله وسلم - : «أيها الناس . الرب واحد والأب واحد . وإن الدين واحد . وليست العربية بأحدكم من أب ولا أم وإنما هي اللسان فلن تكلم بالعربية فهو عربي» فقام معاذ فقال : «فأتأمرني بهذا المنافق يا رسول الله؟ قال : «دعه إلى النار» فكان قيس من ارتدى في الردة فقتل .

تکاد لا تخلص أمة من الأمم لعرق واحد ، وتکاد لا تكون أمة من الأمم لا تتكلم بلسان واحد . فليس الذي يكون الأمة ويربط أجزاءها ويوحد شعورها ويوجهها إلى غايتها هو هبوطها من سلاله واحدة . وإنما الذي يفعل ذلك هو تكلمها بلسان واحد : ولو وضعتم آخرين شقيقين يتكلم كل واحد منها بلسان وشاهدت ما بينهما من اختلاف نظر وتبادر قصد وتباعد تفكير ، ثم وضعتم شامي وجزائريا - مثلا ينطقان بلسان العربي ورأيت ما بينهما من اتحاد وتقارب في ذلك كله ، لوفعت هذا لأدركت المشاهدة الفرق العظيم بين الدم واللغة في توحيد الأمم .

فانظر بعد هذا إلى ما قوله هذا النبي الكريم ، رسول الإنسانية ورجل القومية العربية . في الحديث المتقدم قضى بكلمته تلك على العصبية العنصرية الضيقة المفرقة . فنبه على تساوى البشر في أنهم كلهم مخلوقون لله . فربهم واحد

وأنهم كلهم من عنصر واحد ، فأبواهم آدم واحد ، وذكر بأخوة دين الإسلام دين الأخوة البشرية والتسامح الإنساني ، ثم قرر قاعدة عظمى من قواعد العمران والمجتمع في تكوين الأمم . ووضع للأمة العربية قانوناً دينياً اجتماعياً طبيعياً لطبع دائرتها لجميع الأمم التي رشحت للدعونها إلى الإسلام بلغة الإسلام . وقد كان ذلك من أعظم ما سهل نشر الهدى الإسلامية وتقريب عناصر البشرية وامتراجها بعضها ببعض حتى كان ثمرة اتحادها وتعاونها ذلك التمدن الإسلامي العربي الذي أنار العالم شرقاً وغرباً ، وكان السبب في نهضة الغرب وأساساته لمدنية اليوم . وبذلك أيضاً كانت الأمة العربية اليوم تتجاوز السبعين مليوناً عدا لا تخلو منهم قارة من قارات العمورة .

كون رسول الإنسانية ورجل القومية العربية أمنه هذا التكوين الحكيم العظيم . ووجهها لتقوم للإسلام والبشرية بذلك العمل الجليل . فلم يكونها لستوئ على الأمم . ولكن لتنقذهم من سلطة المسؤولين باسم الملك أو باسم الدين . ولم يكونها لتسخدم الأمم في مصالحها ، ولكن لخدم الأمم في مصالحهم . ولم يكونها لتدوس كرامة الأمم وشرفها ولكن لتهضي بهم من دركات الجهل والذلة والفساد . إلى درجات العز والصلاح والكرامة وبالجملة : لم يكونهم لأنفسهم بل كونهم للبشرية جموعاً . فبحق قال فيهم الفيلسوف العظيم غوستاف لوبيون : لم يعرف التاريخ فاتحاً أرحم من العرب نعم لأنهم فتحوا فتح هداية لا فتح استعمار . وجاءوا دعاء سعادة لا طغاة استعباد .

هذا هو رسول الإنسانية ورجل القومية العربية الذي كان له الفضل - بإذن

الله - عليها ، ويشهد المتصفون من غير العرب وغير المسلمين له بهذا الفضل  
ويتغنى العرب غير المسلمين بذكره . وكم دمجت أقلام الكتاب والشعراء من  
إخواننا نصارى العرب بالشرق من حلل البيان في الثناء عليه والإشادة بفضله .

هذا هو رسول الإنسانية ورجل الأمة العربية الذي نهتدى بهديه ، ونخدم  
القومية العربية خدمته ، ونوجهها توجيهه ، ونجنيها وننوت عليها ، وإن جهل  
الجاهلون ... وخدع المخدوعون ... واصطربوا المصطربون ...

وإلى اعتابه الكريمة تتقدم بهذه الكلمة في مولده الشريف ، الذي هو عيد  
الإسلام والعروبة والإنسانية كلها . عاد الله فيه باللطف والرحمة على الجميع .

(ب)  
العرب في القرآن<sup>(١)</sup>

- ١ -

حق على كل من يدين بالإسلام ويهتدي بهدى القرآن أن يعني بتاريخ العرب ومدنיהם وما كان من دولهم وخصائصهم قبل الإسلام ، وذلك لارتباط تاريخهم بتاريخ الإسلام ، ولعناية القرآن بهم ، ولا اختيار الله لهم لتبلیغ دین الإسلام وما فيه من آداب وحكم وفضائل إلى أمم الأرض . فاما أنهم قد ارتبطوا تاريخهم بالإسلام ، فلأن العرب هبوا تاريخيا لأجل أن ينهضوا بأعباء هذه الرسالة الإسلامية العالمية ، ولأن الله الحكم العدل الذي يضع الأشياء في مواضعها بحكمة ، ويأمرنا أن ننزل الناس منازلهم في شريعته ، ما كان ليجعل هذه الرسالة العظيمة لغير أمة عظيمة ، إذ لا ينهض بالخليل من الأعمال إلا الخليل من الأمم والرجال . ولا يقوم بالعظائم إلا العظام من الناس .

واما عنابة القرآن بالعرب فلأجل تربيتهم ، لأنهم هم الذين هبوا لتبلیغ الرسالة فيجب أن يأخذوا حظهم كاملا من التربية قبل الناس كلهم ، ولماذا نجد كثيراً من الآيات القرآنية في مرآمتها البعيدة إصلاحاً لحال العرب وتطهيرها لجتمعهم وإثارة لمعنى العزة والشرف في نفوسهم ، ومن هذا الباب الآيات التي

---

(٢) كتاب آثار ابن باديس . ج ٢ مجلد ٤ ص ٥٩ - ٧٦ .

يذكر بها العرب أن هذا القرآن أُنزل بلسانهم مثل : « إنا جعلناه قرآنًا عربيا »<sup>(١)</sup> « إنا أنزلناه قرآنًا عربيا لعلكم تعقلون »<sup>(٢)</sup> والذين يعقلون القرآن قبل الناس كلهم هم العرب . ومن أول القصد إلى العرب والعناية بلسانهم وتنبيههم إلى أن القرآن أُنزل بلسانهم دون جميع الألسنة ، جلبا لهم حتى يعلموا أنه أُنزل لهم وفيهم قبل الناس كلهم .

إن العرب قوم يعتزون بقوميتهم وهم قوم ذوو عزة وإباء خصوصا في الجاهلية فكان من حكمة القرآن أن يجلب نافرهم ويقرب بعيدهم بأن هذا القرآن أُنزل بلسانهم .

ومن هذا الباب توسيعة الله في قراءة القرآن على سبعة أحرف وهي اللهجات التي تجتمع على صميم العربية وتختلف في غير ذلك . وسع عليهم في ذلك لتشعر كل قبيلة أن هذا القرآن قرأنها . لأن اللسان الذي نزل به لسانها . وهذا هو ما يقصده القرآن ، ومن هذا الباب أيضا إشعارهم بأن صاحب الرسالة منهم « لقد جاءكم رسول من أنفسكم »<sup>(٣)</sup> الآية .

فن الطبيعة العربية الحالصة أنها لا تخضع للأجنبي في شيء لا في لغتها ولا في شيء من مقوماتها ولذلك نرى القرآن يذكرها بالشرف ويخدشها كثيراً عن أمة اليهود التي لا يناديها إلا ببابني إسرائيل تذكيراً لها بجدها الذي هو مناط فخرها ، كل ذلك لأنها أمة تحيا بالشرف والسمو والعلو - ويدركها بالذكر -

(١) الزخرف : ٣ .

(٢) يوسف : ٢ .

(٣) التوبية : ١٢٨ .

وهو في لسانها الشهرة الطائرة والثناء المستفيض يقول تعالى لنبيه وهو يعني القرآن : «فاستمسك بالذى أوحى إليك إنك على صراط مستقيم وإنه لذكر لك ولقومك »<sup>(١)</sup> . والأنبياء لم يبعثوا إلا في مناسب الشرف ومنابع القوة ومنتابت العزة ليبين المجد الطريف من الدين على المجد التليد من أحساب الأمة وأنسانها وشرفها وعزتها ، وما كان لها من مناقب تلتهم مع أصول الدين . فقوله تعالى : « وإنه لذكر لك ولقومك » يعني أنه شرف لكم ، وقومكم هم العرب لا محالة . ويقول بعد ذلك : « وسوف تستثون » ليشعرهم أن عليهم من الواجبات في مقابلة هذا الشرف الذي أعطوه ما ليس على غيرهم ، ولا شك أن ثمن المجد غال .

وهذا الشرط الذي ذكره الله وذكر به العرب هو شرط واجب الاعتبار والتنفيذ .

لأن الأمة التي لا تؤدي ثمن المجد لا تحافظ عليه . ثم هي أمة لا يعتمد عليها في النهوض ب نفسها ولا بغيرها . وإنما ذكرهم الله بذلك ليهضوا بالأمم على ذلك الأساس وهو إحياء الشرف الإنساني في نفوسها ، وليعاملوها على ذلك الأساس بالعدل والرحمة والتكرم ، وما ذكر القرآن العربي بتكرم بني آدم وخلقهم في أحسن تقويم إلا ليعاملوهم على هذه القاعدة التي وضعها الخالق ، وإن أعداء البشرية اليوم قبل اليوم يعمدون إلى قتل الشرف من النفوس ليستذلوا من هذا النوع ما أعز الله وربّنوا منه ما كرم الله .

---

(١) الزخرف : ٤٤ .

والخلاصة أن عنابة القرآن بإحياء الشرف في نفوس العرب ضرورية لإعدادهم لما هيأوا له من سياسة البشر . وبهذا نستعين على فهم السر والحكمة في اختيار الله للعرب للنهوض بهذه الرسالة الإسلامية العالمية وأصطفائه لياهم الإنقاذ العالم مما كان فيه من شر وباطل . وهذا السر هو أن ما كانوا عليه من شرف النفس وعزتها والاعتزاد بها هو الذي هيأهم لذلك ولو كانوا أذلاء لما تبيّنوا لذلك العمل العظيم .

وانظروا واعتبروا ذلك بحال أمة هي أقرب أمة إلى العرب وهي أمة إسرائيل فإنها لم تكن مهيأة الإنقاذ غيرها . وإنما هيئت الإنقاذ نفسها فقط لأن مقوماتها النفسية لم تصل بها إلى تلك الدرجة العليا : ولذلك عانى موسى معها ما عانى مما قصه القرآن علينا لعتبر به في الحكم على الأمم .

ولا حاجة إلى التطويل في الحديث عن بنى إسرائيل فإن القرآن قد فصل لنا شؤونهم تفصيلا ، وإنما أتيكم على هذا الفارق الجوهرى بين الأمتين .

وقد تقولون إن بنى إسرائيل اختارهم الله وفضلهم على العالمين ، والجواب الذى يشهد له الواقع أنه اختارهم لينقذوا أنفسهم من استعباد فرعون وليكونوا مظهرا للنبوة والدين في أول أطوارهما وأضيق أدوارهما وهذا هو الواقع فإن الأمة العربية استطاعة أن تنهض بالعالم كله وأن تظهر دين الله على الدين كله ، وأما بنو إسرائيل فإنهما ما استطاعوا أن ينهضوا حتى بأنفسهم وإنما نهض بهم موسى نهضة قائمة على الخوارق ، وما نهضوا بأنفسهم إلا بعد موسى بزمن ، مع اتصال حبل النبوة فيهم ومعاداة الوحي الإلهي ومراوحته لهم .

فالامتنان العربية والإسرائيلية متأيّزان بحديث القرآن عنها ، وإذا تلمستنا

الحكمة المقصودة من اختيار الله لبني إسرائيل ، مع أنهم غير مستعدين للقيام بنهضة عالمية عامة ، وجدنا تلك الحكمة في القرآن مجملة في أبلغ بيان ، في قوله تعالى : « وَنَرِيدُ أَنْ نُنَزِّلَنَا عَلَى الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئُمَّةً وَجَعَلْنَاهُمْ أَوْرَثِينَ وَنَحْنُ كُنَّا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنَرِيدُ فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجِنْدُهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذِرُونَ »<sup>(١)</sup> .

فالسر المتجلّى من هذه الآية هو أن الله أراد بما صنع لبني إسرائيل وعما قال لهم أن يعلم هذا العالم الإنساني من سنن الله في كونه مالم يكن يعلم ، وهو إخراج الضد من الضد وإخراج الحى من الميت وإنقاذ الأمة الضعيفة التي لا تملك شيئاً من وسائل القوة الروحية ولا من وسائل القوة المادية من العباد الأقوية المتألهين ، فهو مثل عملي ضربه الله لخلاص أضعف الضعفاء من مخالب أقوى الأقوية ، وجعل المستضعفين أئمة وارثين ، وسادة غالبين ، والمتكين لهم في الأرض ، ورقة الأقوية المستعدين في الأرض عاقبة باطلهم لكيلا يتأس المستضعفون في الأرض من روح الله ، وقد قال موسى لبني إسرائيل تمكيناً لهذا المعنى في نفوسهم : « عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَنْ يَهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيُسْتَخْلِفَكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيُنَظِّرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ »<sup>(٢)</sup> .

وإلى هذا المثل العملي تشير الآية : « أَلَمْ ترَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمُ الْوَفُوفُ حَذَرُ الْمَوْتَ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتَّوْا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَىٰ

(١) القصص : ٥.

(٢) الأعراف : ١٢٩.

الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون<sup>(١)</sup>.

وأما العرب فإنهم اختبروا لوظيفة عالمية عامة لما فيهم من شرف متصل واستعداد كامل وصفات مهيئة، وهذا كان منبع الرسالة بمكة وشأنها عند العرب هو شأنها، فهم مجتمعون على تخلصها ولأنها في وسط الجزيرة وصميمها ووسط الجزيرة بعيد كل البعد عن المؤثرات الخارجية في الطياع والألسنة تلك المؤثرات التي يجعلها الاحتكاك بالأجانب والاختلاط بهم. وكل أطراف الجزيرة لم تخل من لوبيه في الطياع وعجمة في الألسنة، جاءت من الاختلاط بالأجنبى، ولا أضر على مقومات الأمم من العروق الساسة. فالمبنى دخلتها الدخائل الأجنبية من الحبشة والقرس على طياع أهلها والسننهم، والشام ومشارفه كانت مشرفة على الاستعجمان، والعراق والجزيرة لم يسلمها من التأثير بالطياع الفارسية. فكانت هذه الأطراف تنطوى على عروبة مزعزعة المقومات ولم يحافظ على الطياع العربي الصميم إلا صميم الجزيرة، ومنه مكة التي ظهر فيها الإسلام، وهذا الوسط وإن كان عريقاً في الصفات التي تسمى العصر لأجلها جاهلياً، ولكنه بعيد عن الذل الذي يقتل العزة والشرف من النقوس والجاهل يمكن أن تعلمه والجاهلي يمكن أن تهذبه، ولكن الذليل الذي نشا على الذل يعسر أو يتعدى أن تغرس في نفسه الذليلة المهينة عزة وإباء وشهامة تتحققه بالرجال.

هذا توجيه موجز مقرب لاختيار الله تعالى العرب للنبوة بالرسالة العامة.

---

(١) البقرة : ٢٤٣.

وشيء آخر يرتبط بهذا وهو أن الله كما اختار العرب للنهوض بالعالم كذلك اختار لسانهم ليكون لسان هذه الرسالة وترجمان هذه النهضة ، ولا عجب في هذا ، فاللسان الذي اتسع للوحى الإلهي لا يضيق أبداً بهذه النهضة العالمية منها اتسعت آفاقها وزخرت علومها .

## العرب في القرآن

- ٤ -

أيها الإخوان :

جعلنا عنوان الخطاب «العرب في القرآن» وقلنا في أول كلمة منه إن العناية بالعرب حق على كل مسلم لارتباط تاريخهم بتاريخ الإسلام . فما هو حظ العرب من القرآن من الناحية التاريخية بعد أن سمعتم هذه التوجيهات العامة .

والعرب مظلومون في التاريخ ، فإن الناس يعتقدون ويعرفون أن العرب كانوا همجا لا يصلحون لدنيا ولا دين حتى جاء الإسلام فاهتدوا به فأخرجتهم من الظلمات إلى النور .

هكذا يتخيّل الناس العرب بهذه الصورة المشوهة ، ويزيد هذا التخيّل رسوحا ما هو مستفيض في آيات القرآن من تقبیح ما كان عليه العرب ليحدّرنا من جاهلية أخرى بعد جاهليتهم .

والحقيقة التي يجب أن أذيعها في هذا الموقف هي أن القرآن وحده هو الذي أنصف العرب . والناس بعد نزول القرآن قصروا في نظرتهم التاريخية إلى العرب فنشأ ذلك التخيّل الجائز عن القصد . والتاريخ يجب ألا ينظر من جهة واحدة

بل ينظر من جهات متعددة وفي العرب نواحٌ تجتبي ونواحٌ تجتسب ، وجهات تلزم وتقبع وجهات يشئ عليها وتمدح . وهذه هي طريقة القرآن بعينها . فهو يعيّب من العرب رذائلهم النفسية كالوثنية ونقاصلاتهم الفعلية كالقسوة والقتل . وينوه بصفاتهم الإنسانية التي شادوا بها مدنياتهم السالفة واستحقوا بها النهوض بمدنية المدنيات .

ولنذكر عاداً فهي أمة عربية ذات تاريخ قديم ومدنية باذخنة ذكرها القرآن فذكرها بالقوة والصولة وعزّة الجانب ونعي عليها الصفات الذهنية التي تنشأ عن القوة قال تعالى : «فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قوّةً ، أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قوّةً»<sup>(١)</sup> .

فالنظرة التاريخية المجردة في هذه الآية وفيما ورد في موضوعها تربينا أن عاداً بلغت من القوة والعظمة مبلغاً لم تبلغه أمة من أمم الأرض في زمانها حتى إن الله جل شأنه لم يتحدد قوله لهم : «من أشد منها قوّة؟» إلا بقوى الإلهية التي يذعن إليها كل مخلوق ، ولو كانت في أمم الأرض إذ ذلك أمة أقوى منهم لكان الأبلغ أن يتحداهم بها . وأن أمة تقول هذه الكلمة بحالها أو مقاومتها لها أمة معتمدة بقوتها وعظمتها .

ومن هذه الآية وحدها نستفيد أن عاداً كانت أشد الأمم قوّة ، وأنها ما بلغت هذه الدرجة من القوّة إلا بمؤهلات جنسية طبيعية للملك وتعزيز الأرض ، وأن تلك المؤهلات فيها وفي غيرها من شعوب العرب هي التي أعدتهم للنهوض بالرسالة الإلهية .

(١) فصلت : ١٥ .

وإن القرآن لا ينكر عليهم هذه المؤهلات وإنما ينكر عليهم لوازها ولا ينكر عليهم القوة والعظمة وإنما ينكر عليهم أن يجعلوها ذرائع للباطل والبغى وبحادة الله ، بدليل قوله لهذه الأمة : « ويزدكم قوة إلى قوتكم »<sup>(١)</sup> . فهو يضمن لهم إن هم آمنوا وعملوا الصالحات يزيد قوتهم تمكيناً وبقاء ، ومحال أن ينكر القرآن على الناس القوة وهو الداعي إليها والمتفرج من الضعف وإنما شرع القرآن بحسب الدعوة إلى القوة أن تكون للحق وللخير وللرحمة والعدل .

وكذلك قوله تعالى : « أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيَةٌ تَعْبُثُونَ وَتَتَخَذُونَ مَصَانِعَ لِعَلْكُمْ تَتَخَذُونَ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَارِينَ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونَ »<sup>(٢)</sup> ، فإن هذه الآية - زيادة عن إفادتها لمعنى ما قدمناه - تكشف لمنتوحى من تاريخ هذه الأمة العربية ومبلغ مدنيتها وتعميرها فهي تدل على أنهم كانوا بصراء بعلم تخطيط المدن والأبنية ، وهو علم لا يستحكم إلا باستحكام الحضارة في الأمة ، وماخذ هذا من قوله : « بِكُلِّ رِيعٍ » .

والآية في قوله (آية) هي بناء شامخ يدل على قوتهم أو هي آية هادبة للسائرين ، وهي على كل حال بناء عظيم يدل على عظمتهم وقوتهم وما زالت عظمة البناء تدل على عظمة الباني .

ولم ينكر عليهم نبيهم نفس البناء الذي هو مظهر القوة ، وإنما أنكر عليهم الغاية المقصودة لهم من ذلك البناء الشامخ فحط الإنكار قوله : « تَعْبُثُونَ » ،

(١) هود : ٥٢ .

(٢) الشمراء : ١٢٨ .

ولا شك أن كل بناء شامخ لا يكون لغاية شريفة محمودة فهو عبث وفuo  
و باطل .

ومصانع ، يقول المفسرون إنها بخارى المياه أو هي القصور ، وعلى القولين  
 فهي دليل على معرفتهم بفن التعمير علما و عملا وبلغوا به عظيمها فهو من  
 شواهدنا على ما سقنا الحديث إليه .

ولكن لست شعرى ما الذى صرف المفسرين اللقطيين عن معنى المصانع  
اللفظى الاشتقاد ؟ والذى أفهمه ولا أعدل عنه هو ان المصانع جمع مصنع من  
 المصنع كالمعامل من العمل ، وأنها مصانع حقيقية للأدوات التي تستلزمها  
 الخضارة ويقتضيها العمran . وهل كثير على أمة توصف بما وصفت به في  
 الآية ، أن تكون لها مصانع يعندها العرف عندنا ؟ بل ! وإن المصانع لأول لازم  
 من لوازم العمran وأول نتيجة من نتائجه .

ولا أغرب من تفسير هؤلاء المفسرين للمصانع إلا تفسير بعضهم للسائحين  
 والسائحات بالصائمين والصائمات ! والحق أن السائحين هم الرحالون والرواد  
 للإطلاع والاكتشاف والاعتبار والقرآن الذى يحيث على السير في الأرض والنظر  
 في آثار الأمم الخالية حقيق بأن يحشر السائحين في زمرة العابدين والحامدين  
 والراكعين والساجدين ، فربما كانت فائدة السياحة أتم وأعم من فائدة بعض  
 الركوع والسجود .

ولا يقولن قائل : إذا كانت المصانع ما فهمتم فلماذا يقبحها لهم وينكرها

عليهم ؟ فإنه لم ينكرها عليهم لذاتها وإنما أنكر عليهم غایياتها وثمراتها . فان المصانع التي تشيد على القسوة . والقسوة لا تحمد في مبدأ ولا غاية . وأى عاقل يرتاب في أن المصانع اليوم هي أدوات عذاب لا رحمة ووسائل تدمير لا تعمير ؟ فهل يحمدوها على عمومها وأن دلائل حضارة ومدنية كانت ؟ .

ومن محامد المصانع أن تساعد لنفع البشر ولرحمتهم ومن لوازم ذلك أن تراعي فيها حقوق العامل على أساس أنه إنسان لا آلة .

«إذا بطشتم بطيش جبارين» لابد لكل أمة تسود وتقوى من بطش ، ولكن البطش فيه ما هو حق بأن يكون انتصافاً وقصاصاً وإقامة لقسطناس العدل بين الناس . وفيه ما هو بطيش الجبارين . والجبار هو الذي يجبرك على أن تعمل بأرادته لا بإرادتك . فبطشة إنما يكون انتقاماً لكبريائه وجبروته وإرضاء لظلمه وعتوه وتنفيذ أرادته الحائرة التي لا تبني على شورى وإنما تبني على التشهي وهو نفس . لذلك لم يتقم منهم بطش لأنه بطش ، وإنما نقم منهم بطيش الجبارية الذي كله ظلم .

وفي القرآن ما هو كالشمة لبحثنا عن حضارة العرب . وكالعلاقة لحضارة عاد بعينها . وهي حكاية عاد إرم ذات العاد

فهذا الوصف البليغ الذي نقرؤه في سورة الفجر صريح بالفاظه ومعانيه في أنه وصف لحضارة عمرانية لا نظير لها . فالعاد لا تكون إلا في القصور والأبنية الباذخة والمدن المخططة على نظام محكم : وقد قال تعالى وهو العالم بكل شيء إنه «لم يخلق مثلها في البلاد»<sup>١١</sup> . ومدينة هذا وصفها لا تشيدها إلا أمة لا نظير لها في

---

(١) الفجر : ٨

القوة وآثار الحضارة يتبع بعضها في الصخامة والعظم ، والوصف القرآني لها وإن سبق للاتساع يدل الباحث التاريخي على أنهم بلغوا في الحضارة غاية لا وراءها ، وهم أمة عربية . فهلهل المدينة شيدت في جزيرة العرب لا محالة . وإن الأقرب في التذكير بهم والاتساع يحصرهم أن تكون الرؤية في قوله تعالى : « ألم تر » علمية لأن التذكير عام لمن تيسره رؤية العين ولكن لم تيسره ، ولو انتصرت الأمم الإسلامية بأوامر القرآن لنشأ فيها رواد يرودون الجزيرة ويحبوون بمحاذهها . ولو فعلوا لأمكن أن يعثروا على آثار هذه المدينة أرض عاد وهي معروفة ، ويجتمعوا بين الرؤية البصرية والرؤية العلمية وبين العلم والاتساع ، وإننا لا نعني في مقام البحث العلمي بما حف هذه الحكاية من أساطير . ولا بما وقع فيه شيخ المؤرخين ابن خلدون حينما تعرض لتفصيل تلك الأساطير .

## العرب في القرآن

- ٣ -

وأمة أخرى من الأمم العربية وهي ثود ، وهي أمة عربية نلعنها بلعن القرآن لها . ولكننا نذكرها بما ذكرها به القرآن من قوة وتعمير وحضارة . فصالح رسول هذه الأمة يقول في دعوتها إلى الله وتعريفها بنعمه : ( هو أنشاكم من الأرض واستعمركم فيها ) <sup>(١)</sup> . فآية أمة لا تعمر الأرض إلا إذا ملكت وسائل التعمير ، وهي كثيرة ، وبمجموعها هو ما نسميه الحضارة أو المدنية .

وقد كشفت لنا عن هذا الاستعمار التمودي عدة آيات بلية الوصف ، ولكن أبلغها وصفا وأدقها تصويرا قوله تعالى : « أتتُكُونُ فِيهَا هُنَانِ فِي جَنَّاتٍ وَعِيُونَ وَزَرْوَعَ وَنَخْلَ طَلَعُهَا هَضِيمٌ وَتَنْجُونَ مِنَ الْجَبَالِ بَيْوَنَا فَارِهِنَّ » <sup>(٢)</sup>

أما المغزى الذي سيقت هذه الآية لأجله فهو النعي عليهم ، كيف يستعينون بنعم الله ، التي يسرها لهم ، على الكفر به ، وإنذارهم أن الكفر بها وبيئتها سيكون سببا في زوالها ، وفي ضمن هذا عرفنا حالتهم التي كانوا عليها في تعمير

---

(١) هود : ٦١ .

(٢) الشعرا : ١٤٩ .

الأرض ، وهي حالة أمة بلغت النهاية في المضاربة المادية وفنونها من زرع الأرض وتلوينها بأصناف الشجر منظمة وتقسيم المياه على تلك الغروس إلى ما يستلزم كل ذلك من علم بحال الأرض وطبيعتها وأحوال الأشجار المفترسة وطبيعتها وأحوال الفصول الزمنية وأحوال الجو وأحوال التلقيح والآبار والجفون وعلم بأصناف التفتح من مناظر ومحالس ومقامات وماكل . ثم القيام على حفظ ذلك العمران من إفساد الأيدي السارقة ، وكل هذا مما يستلزم وصف القرآن لحامهم لأجل تذكيرهم والتذكير بهم ، وقد ذكرهم القرآن في مواضع ياتفاقهم لنحت الحجر ، والشجر والحجر آيتا الحضارة المبصريات ، ومن يعرف المضاربة الرومانية بهذا الوطن يعرف أنها ما قامت إلا على نحت الحجر وغرس الشجر .

وإن نحت الحجر ليستدعي حاسة فنية ويستدعي مع ذلك قوة بدنية ، وقد نعثهم القرآن في نحثهم للحجر بحالة ملائكة فوصفهم مرة بأنهم آمنون ومرة بأنهم فارهون ، والفاره هو الذي يعمل بنشاط وخففة ولا يأتيه ذلك إلا من خبرته بما يعلم وعلمه بدقائقه واعتياذه له . ومعنى هذا أن أصول هذه الصناعة التي اشتهر بها المصريون القدماء والرومان قد رسمت فيهم ، ولكن التاريخ المنقول ظلم العرب وبخسهم حقهم كما قلت لكم في طالعة الخطاب .

هاتان أمتان من الأمم العربية أثبتت القرآن حملها فكان لنا مصدرا تاريخينا مرصوما في إثبات حضارة الشعوب العربية التي بزرت فيها الأمم .

ولستقل الآن إلى ناحية أخرى من نواحي الجzerة وهي اليونان التي عرفها اليونان وغيرهم وعرفوا المدنيات التي قامت فيها فسموها بالعربية السعيدة ، وإننا

إذا انتقلنا إلى هذه الناحية من الجزيرة نجد العز القديم<sup>(١)</sup> والمجد البادئ والماضي الظاهر لهذه الأمة التي نفتخر بالاتساب إليها ونباهي الأمم بمناسبتها بالحق والبرهان . وإننا في حديثنا عن اليمن لا نخرج عن شواهد القرآن .

قال تعالى : «لقد كان لسيء في مسكنهم آية جتنان عن يمين وشمال كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ورب غفور فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم وبدلناهم بمحنتهم جتنين ذواني أكل حمط وأثني عشر من سدر قليل ذلك جزيناهم بما كفروا وهل نجازى إلا الكفور وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركتنا فيها قرى ظاهرة وقدرنا فيها السير سيراً فيها ليالي وأياماً آمنين فقالوا ربنا باعد بين أسفارنا وظلموا أنفسهم فجعلناهم أحاديث ومزقتهم كل مزق»<sup>(٢)</sup> .

ليس المقام مقام تبسيط في وجوه البلاغة المعجزة التي تنطوي عليها هذه الآيات ، فقد استوعبت تاريخ أمة في سطور . وصورت لنا أطواراً اجتماعية كاملة في جمل قليلة أبدع تصوير ، ووصفت لنا بعض خصائص الحضارة والبداوة في جمل جامعة لا أظن غير اللسان العربي يتسع لحملها كقوله : «قرى ظاهرة» وك قوله : «وقدرنا فيها السير» . وك قوله : «باعد بين أسفارنا» ، حتى إذا وصل القاريء إلى مصير هذه الأمة التي سمع ما هاله من وصفها واجبه قوله تعالى : «فجعلناهم أحاديث» ، وأدركه الغرق في لجج البلاغة الراخمة .

اللهم إن السلامة في الساحل ، وإننا لا نعدو موضوعنا تصور حضارة

(١) القديم . أى القديم .

(٢) سأ : ١٥ - ١٩ .

العرب مما يحكيه القرآن عنها في معرض بيان مصائرها حين كفوت بأنعم الله وبرسله .

الآيات صريحة في أن مدينة سباً كانت مدينة زاهرة مستكملة الأدوات ومن قرأ القرآن بعقله فهم ما نفهم من آياته وعلم كما نعلم أن مدن سباً كانت عاصمة بالبساتين عن يمين وشمال . ويدين من ؟ وشمال من ؟ إنه ولا شك يدين السائر في تلك المدن أو الأرضي وشماله ، ومعنى هذا أن طرق السير كانت منظمة تبعاً لتنظيم الغرس عن يمينها وشمالها . والاكتشافات الأثرية اليوم التي كان لليمين حظ ضئيل منها – وإن كان على غير يد أهلها – تشهد بأن أمم الحضارات اليمنية كانوا من أسبق الأمم إلى بناء السدود المنيعة لحصر المياه والانتفاع بها في تعمير الأرض ، وإقامة السدود لا تم بالفكر البدوى .. والعمل اليدوى ، بل تتوقف على علوم فكرية ، منها الهندسة ، والهندسة تتوقف ثمراتها على علوم كثيرة ، وعلوم العمران كعمران كعمران يمد بعضها ببعض ، فهي متراقبة متلازمة – فما يكون السببيون يلغوا في الهندسة مبلغاً أقاموا به سد مأرب حتى يلغوا في غيره من علوم العمران ذلك المبلغ .

ولكن لما كفروا بأنعم الله واستعملوها في ما يسخطه سلط الله عليهم من الأسباب ما خرب عمرانهم وأباد حضارتهم وذلك قوله تعالى : « فأعرضوا فأرسلنا عليهم سيل العرم ... الخ » .

ويقول في وصف عمرانهم : « وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة » ، يعني أن عمرانهم لم يكن محدوداً ، وإنما كان متصلة بعضه ببعض فالقرى والمدن يظهر بعضها من بعضها لقربها وتلاحمها فلا يكاد المسافر يربح

مدينة حتى تبدو له أعلام الأخرى ، ولا يكون هذا إلا إذا كان العمران متصلة . وهذا هو معنى الظهور في الآية فهو ظهور خاص . وتقدير السير هو أن يكون منظماً ، ومن لوازمه أن تكون الأوقات مضبوطة بالساعات والطرق محدودة بالعلامات التي تضبط المسافة ، قوله تعالى : « سيروا فيها ليالي وأياماً آمنين » يرشدنا إلى امتداد العمران مسافة الليالي والأيام وأن الأمان كان ماداً رواه على هذا العمران . ولا يتم العمران إلا بالأمن ، ولكن فات القوم أن يمحضوا هذه المدينة الراخمة بسياج الإيمان والشکر والفضيلة والعدل وكل مدينة لم تحصن بهؤلاء فتصيرها إلى الحزاب ، والناس من قدیم مفتونون بظلمة المظاهر يحسبون أنها خالدة بعظمتها باقية بذاتها ، فالقرآن يذكرنا كثيراً من مصائر الأمم حتى لا نغتر بظاهرها وحتى نعلم أن سنته الله لا تختلف في الآخرين كما لم تختلف في الأولين .

وأما قوله تعالى : « قالوا ربنا باعد بين أسفارنا » فإن المفسرين السطحيين يحملونه على ظاهره ، وأى عاقل يتطلب بعد الأسفار ؟

والحقيقة أنهم لم يقولوا هذا بالستهم وإنما هو نتيجة أعمالهم ، ومن عمل عملاً يفضي إلى نتيجة لازمة فإن العربية تعبّر عن تلك النتيجة بأنها قوله ، وهذا نحو من أخاء العربية الطريفة .

ومازال الناس - على عاميّتهم - يقولون فيمن عمل عملاً يستحق عليه الضرب أو القتل : إنه يقول اقتلني أو اضربي ، وهو لم يقل ذلك وإنما أعماله هي التي تدعوه إلى ذلك ، فالمعنى أن أعمالهم هي التي طلبت جزاءها اللازم لها المرتبط بها ارتباط اللازم بالملزوم والدال بالمدلول ، فكأنه أستهم قال ذلك

ويؤيد هذا في القرآن كثير ، ومنه قوله تعالى : «سيجزهم» وصفهم لأن الجزاء أثر للفعل فهو مرتبط به ولا يقولن قائل : القول يقع مدلوله في القلب حالاً ولا كذلك العمل فقد يتأخر جزاؤه طويلاً - لأن الجزاء إذا كان محقق الوقع يصير بأنه حاصل بالفعل ، وكل عاقل يقطع بأنه إذا وقع الظلم من الظالم فقد استحق عليه الجزاء ، ولا يلاحظ مسافة ما بين الظلم وجزائه .

أما المباعدة بين أسفارهم التي اقتضتها كفرهم بأنعم الله : فهي كناية عن حمو العمران وخراب القرى التي كانت ظاهرة متقاربة حتى لا يرقى منها إلا القليل فيباعد ذلك القليل بالطبع بخراب الكثير .

وأين العمران التلامح الذي يرتاح فيه المسافر لضبط المسافة وتعدد المشاهد من الخراب الذي يوحش النفس فيزيد المسافة بعده على بعد .

وملكة سباً وعرشها العظيم وملوكها ، وما قصه القرآن من نبئها أعظم وأروع . فخبر سليمان - عليه السلام - يقول عنها : «وأُوتيت من كل شيء وهو عرش عظيم»<sup>(١)</sup> وما وصف عرش ملكة سباً بالعظيم عند سليمان نبي الله الذي سخر له الجن والرياح - إلا وهو في نفسه عظيم .

### أيها الإخوان :

إن في قصة ملكة سباً في القرآن لدرسنا تتفجر منه ينابيع العظمة والعبرة ورشاداً إلى ما تقوم به الأمم ، ولو لا أن هذا الخطاب قد طال لأثروا منها العبر وأثروا بها العبر . ولكن لا يفوتنا أن نلخص منها إشارات وما عليكم بعد ذلك

. ٢٣ ) الفعل :

إلا أن تتدبروا الآية ففيها نظام الشورى صريحة لا مواربة فيه ، وفيها أن بناء الأمم إنما يعتمد على القوة ، وقد تكون مؤتة فلابد أن يستدعاها بأس شديد . وفيها أن الملأ هم الأشراف وأهل الرأي وهم أعضاء المجالس الشورية ، ولعلهم كانوا بالانتخاب العرف ، وهو نظام مدنى ، ولعلهم كانوا بالانتخاب الطبيعي أو الوراثى . وهو لا يكون إلا في الأمم التي ثبت عن طوق البداءة .

ولعل كاتبنا من كتابنا يتناول هذا البحث . بحث الانتخاب في الإسلام ، ولئن استرشد القرآن في هذا الباب ليرشدنا .

هذه مدنیات ضخمة غربت في هذه الأمة التي أهلها الله لحمل الرسالة الإلهية إلى العالم . وهذه بعض خصائص هذه الأمة التي هيأها الله للنهوض بالعالم وإنقاذه من شرور الوثنية وبلائيتها ومن ضلال العبودية بجميع أصنافها . وإن القومية العربية موضوع متراكم الأطراف . وليس من الممكن الإحاطة به في مثل هذا الخطاب . وحسبى أن أكون قد خدمتها من هذه الناحية التي هي خدمة للإسلام والقرآن . وعليكم السلام .

- ج -

## الوحدة العربية

### (١) هل بين العرب وحدة سياسية؟

إذا قلنا العرب فإننا نعني هذه الأمة الممتدة من المحيط الهندي شرقاً إلى المحيط الأطلسي غرباً ، والتي فاقت سبعين مليوناً عدماً ، تنطق بالعربية وتفكر بها وتتغنى من تاريخها وتحمل مقداراً عظيماً من دمها ، وقد صهرتها القرون في بوتقة التاريخ حتى أصبحت أمة واحدة .

هذه الأمة العربية تربط بينها - زيادة على رابطة اللغة - رابطة الجنس ورابطة التاريخ ، ورابطة الألم ، ورابطة الأمل ، فالوحدة القومية والأدبية متحققة بينها ولا محالة . ولكن هل بينها وحدة سياسية؟

الوحدة السياسية لا تكون إلا بين شعوب توسس نفسها فتضيق خطة واحدة تسير عليها في علاقاتها مع غيرها من الأمم ، وتعتمد على تنفيذها ، والدفاع عنها يداً واحدة . فهي مقدرة على الدفاع عنها كلما كانت حرة في وضعها . وأما الأمم المغلوبة على أمرها فهذه لا تستطيع أن تضع أمراً لنفسها ، فكيف تستطيع أن تدافع عنها تقره مع غيرها؟ وهي لم تستطع أن تعتمد على نفسها في داخليتها فكيف يعتمد عليها في خارجيتها؟ فالوحدة السياسية بين هذه الأمم أمر غير ممكن ولا معقول ولا مقبول .

(١) كتاب آثار ابن باديس . جد ١ مجلد ٢ ص ٣٩٨ - ٤٠٠ .

وإذا نظرنا إلى الأمة العربية على ضوء هذه الحقيقة فإننا نجد منها شعوباً مستقلة استقلالاً حقيقياً فهذه تكون بينها الوحدة السياسية وتجب . وقد وقعت في هذه الأيام - والحمد لله - فعلاً بين المملكة السعودية والعراق وأيضاً ، ومن المتظر انضمام مصر والشام إليهم يوم يتم استقلالها . ثم نجد شعوباً أخرى وهي شعوب الشمال الأفريقي المصابة بالاستعمار وهذه لا وحدة سياسية بينها ولا بين غيرها ولا يتصور أن تكون . ومن الخير لها أن تعمل كل واحدة منها في دائرة وضعيتها الخاصة على ما يناسبها من الخطط السياسية التي تستطيع تنفيذها بالطرق المعقولة الموصولة ، مع الشعور التام بالوحدة القومية والأدبية العامة والمحافظة عليها والجاهزة بها ، ونحن نعلم أن الواقع اليوم في شمالنا الأفريقي العربي هو هذا بعينه ، فنقول - بكل صدق وصراحة - إن كل شعب من شعوب هذا الشمال مستقل تمام الاستقلال بخطشه في سياسته ، لا نعرف هيئة منهم تتصل بهيئة مع عمل الجميع على تغذية الشعور بالوحدة القومية والأدبية العامة . هذارأينا في الوحدة السياسية بين شعوب العرب . ونحن نعتقد أنه هو رأى جميع إخواننا العاملين في هذا الشمال .

## مصطفى كمال

رحمه الله <sup>(١)</sup>

في السابع عشر من رمضان المعظم <sup>(٢)</sup> ختمت أنفاس أعظم رجل عرفته البشرية في التاريخ الحديث ، وعبقري من أعظم عباقرة الشرق ، الذين يطّلعون على العالم في مختلف الأحقب ، فيحولون مجرى التاريخ ويخلقونه خلقا جديدا ذلك هو مصطفى كمال بطل غالبيولي في الدردنيل وبطل سقاربا في الأناضول وباعت تركيا من شبه الموت إلى حيث هي اليوم من الغنى والعز والسمو .

وإذا قلنا بطل غالبيولي فقد قلنا قاهر الانكليز أعظم دولة بحرية الذي هزمها في الحرب الكبرى بشر هزيمة لم تعرفها في تاريخها الطويل ، وإذا قلنا بطل سقاربا فقد قلنا قاهر الانجليز وحلفائهم من يونان وطليان وافرنسين بعد الحرب الكبرى ومحليهم عن أرض تركيا بعد احتلال عاصمتها وال تمام أطراها وشواطئها .

وإذا قلنا باعث تركيا فقد قلنا باعث الشرق الإسلامي كله ، فنزلة تركيا التي تبأتها من قلب العالم الإسلامي في قرون عديدة هي متزلتها ، فلا عجب أن يكون بعثه مرتبطا ببعثها . لقد كانت تركيا قبل الحرب الكبرى هي جهة صراع

(١) كتاب آثار ابن باديس ج ٢ مجلد ٢ ص ٢١٣ - ٢١٧ .

(٢) سنة ١٣٥٧هـ . الموافق ١٠ نوفمبر سنة ١٩٣٨م .

الشرق إزاء هجمات الغرب ، ومرمى قذائف الشره الاستعماري والتعصب النصراني من دول الغرب . فلما انتهت الحرب وخرجت تركيا منها مهشمة مفككة تناولت الدول الغربية أمم الشرق الإسلامي تمتلكها تحت أسماء استعمارية ملطفة ، واحتلت تركيا نفسها واحتلت عاصمة الخلافة وأصبح الخليفة طوع يدها تحت تصرفها . وقال المارشال النبي - وقد دخل القدس - : (اليوم انتهت الحروب الصليبية) ، فلو لم يخلق الله العجزة على يد كمال لذهب تركيا وذهب الشرق الإسلامي معها ، لكن كما لا الذي جمع تلك الفلول المبعثرة فالتقى به إخوانه من أبناء تركيا البررة . ونفع من روحه في أرض الأنضول حيث الأرومة التركية الكريمة وغيل<sup>(١)</sup> ذلك الشعب النبيل وقاوم ذلك الخليفة الأسير وحكومته المتداعية ، وشيوخه الدجالين من الداخل ، وقهـر دول الغرب وفي مقدمتها انكلترا من الخارج ، لكن كما لا هذا أوقف الغرب المغير عند حده وكبـح من جهـاه وكسـر من غلوـاته ، وبـعث في الشرق الإسلامي أملـه وضرـب له المثل العـالـي في المقاومـة والتضحـية فـنهـض بـكافـح وـبـجـاهـد . فـلم يكن مـصـطـفى مـحيـي تركـيا وحـدهـا بل مـحيـي الشرـق الإـسـلامـي كـلهـ . وبـهـذا غـير مـحرـى التـارـيخ ووضـع للـشـرق الإـسـلامـي أـسـاس تـكـوـين جـديـد ، فـكان بـحقـ كـما قـلـناـ من أـعـظـم عـبـاقـرـة الشـرق العـظـامـ الذين أـثـرـوا فـي دـيـنـ الـبـشـرـيـة وـدـنـيـاـها من أـقـدـم عـصـورـ التـارـيخـ .

إن الإـحـاطـة بـنـواـحـى الـبـحـث فـي شـخـصـيـة أـتـاتـورـكـ (أـبـي التـرـكـ) مـا يـقـصـرـ عـنـهـ الـبـاعـ ، وـيـضـيقـ عـنـهـ الـبـحـالـ ، وـلـكـنـى أـرـى مـنـ الـمـنـاسـب أوـمـنـ الـوـاجـبـ أـنـ أـقـولـ

(١) الغـيلـ هـنـاـ معـناـهاـ : العـرـينـ .

كلمة في موقفه إزاء الإسلام . فهذه هي الناحية الوحيدة من نواحي عظمة مصطفى أتاتورك التي يتقبض لها قلب المسلم ويقف متأسفا ، ويقاد يولي مصطفى في موقفه هذا الملامة كلها حتى يعرف المسؤولين الحقيقيين الذين أوقفوا مصطفى ذلك الموقف ، فمن هم هؤلاء المسؤولون ؟ ...

المسؤولون هم الذين كانوا يمثلون الإسلام وينطقون باسمه ، ويتولون أمر الناس بثوذه ، ويعدون أنفسهم أهله وأولى الناس به .

هؤلاء هم خليفة المسلمين وشيخ إسلام المسلمين ومن معه من علماء الدين وشيوخ الطرق التصوفون ، والأئم الإسلامية التي كانت تعداد السلطان العثماني خليفة لها .

أما خليفة المسلمين فيجلس في قصره تحت سلطة الانجليز الاحتلال لعاصمه ساكننا ساكنا ، مستغلا الله ، بل متغركا في يدهم تحرك الآلة لقتل حركة المجاهدين بالأراضي ، ناطقا بإعلان الجهاد ضد مصطفى كمال ومن معه ، الخارجين عن طاعة أمير المؤمنين ...

وأما شيخ الإسلام وعلماؤه فيكتبون لل الخليفة منشورا يضمه باسمه ويوزع على الناس بإذنه ، وتلقيه الطائرات اليونانية على القرى برضاه يبيع فيه دم مصطفى كمال ويعلن خيانته ويضمن السعادة لمن يقتله .

واما شيخ الطرق الصالون وأتباعهم المنومون فقد كانوا أعوانا للإنجليز ولل الخليفة الواقع تحت قبضتهم . يوزعون ذلك المنصور وبثرون الناس ضد المجاهدين .

وأما الأئمّة الإسلامية التي كانت تعدد السلطان العثماني خليفة لها فهنا - إلا قليلاً - من كانوا في بيته فانتقضوا عليه ثم كانوا في صف أعدائهم وأعداءه، ومنها من جاءت مع مستعبديها حاملة السلاح على المسلمين شاهراً له في وجه خليفتهم.

فأين هو الإسلام في هذه (**الكلبيات**)<sup>(١)</sup> كلها؟ وأين يصره مصطفى التاجر المخرب، والمجاهد المور من هنا؟

لقد ثار مصطفى كمال حقيقة ثورة جامعة، ولكنه لم يثر على الإسلام، وإنما ثار على هؤلاء الذين يسمون بال المسلمين. فالمعنى الخلافة الزائفة، وقطع يد أولئك العلماء عن الحكم، فرفض مجلة الأحكام<sup>(٢)</sup>، واقتلع شجرة زقوم الطرقية من جذورها، وقال للأئمّة الإسلامية عليكم أنفسكم وعلىّ نفسي، لا خير لي في الاتصال بكم ما دمتم على ما أنتم عليه، فكونوا أنفسكم ثم تعالوا تعاهدوا وتعاونوا كما تعاهد وتعاون الأئمّة ذوات السيادة والسلطان.

أما الإسلام فقد ترجم القرآن لأمته التركية بلغتها لتأخذ الإسلام من معدنه، وتستقيه من نبعه. ومكثها من إقامة شعائره فكانت مظاهر الإسلام في مساجده، ومواسمه تتزايد في الظهور عاماً بعد عام، حتى كان المظهر الإسلامي العظيم يوم دفنه والصلوة عليه. تغمده الله برحمته.

لستا نبر صنيعه في رفض مجلة الأحكام، ولكتنا نريد أن يذكر الناس أن

(١) العائم ١.

(٢) هي مجلة الأحكام العدلية، وفيها الجموعة القانونية العثمانية المأخوذة عن مذهب الإمام الأعظم أبي حنيفة النعمان.

تلك الجملة المبنية على مشهور وراجح مذهب الحنفية ما كانت تسع حاجة أمة من الأمم في كل عصر، لأن الذي يسع البشرية كلها في جميع عصورها هو الإسلام بجميع مذاهبها، لا مذهب واحد أو جملة مذاهب محصورة كائنا ما كان وكائنة ما كانت، ونويت أن يذكر الناس أيضاً أن أولئك العلماء السجامدين ما كانوا يستطيعون أن يسمعوا غير ما عرفوه من صغرهم من مذهبهم وما كانت حوصلتهم الضيقة لتسع لأكثر من ذلك. كما يجب أن يذكروا أن مصر بلد الأزهر الشريف مازالت إلى اليوم الأحكام الشرعية - غير الشخصية - معطلة فيها. وما زال (كود) نابليون مصدر أحكامها إلى اليوم. وما زال الانتفاع بالمذاهب الإسلامية في القضاء - غير المذهب الحنفي - مهجوراً كذلك إلا قليلاً جداً.

نعم إن مصطفى أتاورك نزع عن الأئمك الأحكام الشرعية، وليس مسؤولاً في ذلك وحده، وفي إمكانهم أن يسترجوها حتى شاعوا وكيفما شاعوا ولكنه رجع لهم حريةهم واستقلالهم وسيادتهم وظلمتهم بين أم الأرض. وذلك مالا يسهل استرجاعه لو ضاع، وهو وحده كان مبعثه ومصدره، ثم إخوانه المخلصون. فاما الذين رفضوا الأحكام الشرعية إلى (كود) نابوليون فماذا أعطوا أمتهم؟ وماذا قال علماؤهم؟

فرحم الله مصطفى ورجع ميزان حسناته في الميزان، وتقبل إحسانه في المحسنين.

وإلى الأمة التركية الشقيقة الكريمة المجيدة، التي لنا فيها حفدة وأخوال والتي تربطنا بها أواصر الدين والدم والتاريخ والجوار، والتي تذكر الجزائر أيامها

بالجميل ، وترى شخصها دائماً ماثلاً فيما تركت لها من مساجد ومعاهد للدين الشريف ، والشرع الجليل ، إلى تركيا العزيزة نرفع تعازى الجزائر كلها مشاركين لها في مصايبها ، راجين لها الخلف الصالح من أبنائها ، ومزيد التقدم في حاضرها ومستقبلها .

ولى هذا فتحن نهباً بريئاً جمهوريتها الجديد عصمت إينونو ، بطل (إينونو) ومؤمن لوزان وثني مصطفى كمال . وإن في إجماعها على انتخابه لدليلًا على ما بلغته تركيا الكريمة من الرشد في الحياة الذي تبلغ به - إن شاء الله - من السعادة والكمال ما يناسب مجدها القديم ، وتاريخها الحافل بأعظم الرجال ، وبجلائل الأعمال .

## الخلافة أم جماعة المسلمين<sup>(١)</sup>؟

إن الخلافة هي المنصب الإسلامي الأعلى الذي يقوم على تنفيذ الشع  
الإسلامي وحياطته بواسطة الشورى من أهل الخلق والعقد من ذوى العلم والخبرة  
والنظر ، وبالقوة من الجنود والقواد وسائر وسائل الدفاع .

ولقد أمكن أن يتولى هذا المنصب شخص واحد صدر الإسلام وزمنا بعده  
- على فرقه واضطراب - ثم قضت الضرورة بتعديده في الشرق والغرب ، ثم  
انسلخ عن معناه الأصيل وبقي رمزا ظاهريا تقديسيا ليس من أوضاع الإسلام في  
شيء .

في يوم ألغى الأتراك الخلافة - ولستا نبرر كل أعمالهم - لم يلغوا الخلافة  
الإسلامية بمعناها الإسلامي وإنما ألغوا نظاما حكوميا خاصا بهم وأزالوا رمزا  
خياليا فتن به المسلمون لغير جدوى . وحاربهم من أجله الدول الغربية المتعصبة  
والمتحوفة من شيخ الإسلام .

علمت الدول الغربية المستعمرة فتنة المسلمين باسم « الخليفة » فأرادت أن  
 تستغل ذلك مرات عديدة أصبحت فيها كلها بالفشل . ليس عجيبا من تلك  
 الدول أن تحاول ما حاولت وغاياتها معروفة ومفاصيلها بيته . وإنما العجب أن  
 يندفع المسلمون وعلى رأسهم أمراء وعلماء منهم ، ومن هذا الاندفاع ما يتحدث

---

(١) كتاب آثار ابن باديس . ج ١ مجلد ٢ ص ٤١٠ - ٤١٢ .

به في مصر فتردد صدأه الصحف في الشرق والغرب وتهتم له صحافة الانكليز على المخصوص ، يتحدثون في مصر وفي الأزهر عن الخلافة كأنهم لا يرون المعاقل الانكليزية الضاربة في ديارهم ولا يشاهدون دور الخمور والفجور المعترف بها في قانونهم .

كفى غروراً والخداعاً . إن الأمم الإسلامية اليوم - حتى المستعبدة منها - أصبحت لا تخدعها هذه التهويل ولو جاءتها من تحت الجبب والعائش .

للمسلمين - مثلاً لغيرهم من الأمم - ناحيتان : ناحية سياسية دولية وناحية اجتماعية . فأما الناحية السياسية الدولية فهذه من شأن أنفسهم المستقلة ولا حديث لنا عليها اليوم . وأما الناحية الأدبية الاجتماعية فهي التي يجب أن تهتم بها كل الأمم الإسلامية المستقلة وغيرها لأنها ناحية تتعلق بال المسلم من جهة عقيدته وأخلاقه وسلوكه في الحياة في أي بقعة من الأرض كان . ومع أي أمة عاش وتحت أي سلطة وجد ، وليست هذه الناحية الإنسانية الخضة دون الناحية الأولى في مظهر الإسلام ولا دونها في الحاجة إلى الحفظ والنظام لأجل خير المسلمين على المخصوص وخير البشرية العام ..

إن الأمم الكاثوليكية - مثلاً - على اختلاف أوضاعها السياسية وتبادر مشاربها وأنظارها فيها . ترجع في ناحيتها الأدبية الدينية إلى مركز أعلى هو بابا روما المقدس الشخص والقول في نظر جميعهم .

نعم ليس لنا - والحمد لله - في الإسلام بعد محمد - صلى الله عليه وآله وسلم - شخص مقدس الذات والقول تدعى له العصمة . ويعتبر قوله تزيلاً من حكيم حميد . ولكن لنا جماعة المسلمين . وهم أهل العلم والخبرة الذين

من أنفسها بعيدة كل البعد عن السياسة وتدخل الحكومات ، لا الحكومات الإسلامية ولا غيرها .

لقد كنت كاتب صاحب الفضيلة شيخ الأزهر الشريف بهذا المعنى ولكنني لم أتلق منه جوابا ، وعرفت السبب يوم بلغنا أن إخواننا الأزهريين هتلوا - يوما - بالخلافة لملك مصر فاروق الأول .

وسيرى صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر ، أن خيال الخلافة لن يتحقق وأن المسلمين سينتهون يوما ما - إن شاء الله - إلى هذا الرأي .

- ٤ -

حسن البستا

(١٣٢٤ - ١٣٦٨ هـ ١٩٠٦ - ١٩٤٩ م)

- (أ) موقف الإخوان المسلمين من الوحدة القومية والعربية والإسلامية .
- (ب) الإخوان المسلمون وأخلاقهم .

## (أ) موقف الأخوان المسلمين من الوحدة القومية والعربيّة والإسلاميّة<sup>(١)</sup>

كثيراً ما تتوزع أفكار الناس في هذه النواحي الثلاث : الوحدة القوميّة<sup>(٢)</sup> ، والوحدة العربيّة ، والوحدة الإسلاميّة ، وقد يضيفون إلى ذلك الوحدة الشرقيّة ، ثم تنطلق الألسنة والأفكار بالموازنة بينها وإمكان تحققها أو صعوبة ذلك الإمكان ، ومبين الفائدة أو الضرر منها ، والتّشيع لبعضها دون البعض الآخر . فما موقف الإخوان المسلمين من هذا الخليط من الأفكار والمناصح ؟ ولا سيما وكثير من الناس يغزون الإخوان المسلمين في وطنهم ويعتبرون تمسكهم بالفكرة الإسلاميّة مانعاً إياهم من الإخلاص للنّاحية الوطنيّة ، والجواب على هذا أننا لن نحيد عن القاعدة التي وضعناها أساساً لتفكيرنا ، وهي السير على هدى الإسلام وضوء تعاليمه السامية – فما موقف الإسلام نفسه من هذه النواحي ؟

إن الإسلام قد فرضها فريضة لازمة لا مناص منها أن يعمل كل إنسان خير

---

(١) من « رسالة المؤمن الخامس » ص ٤٥ - ٤٩ طبعة القاهرة - دار الاعتصام سنة ١٩٧٧ م.

(٢) «أى الوطنية .. والأستاذ البنا يتحدث وفي ذمه مصر».

بلده وأن يتضانى في خدمته . وأن يقدم أكبر ما يستطيع من الخير للأمة التي  
 يعيش فيها ، وأن يقدم في ذلك الأقرب فالأقرب رحما وجوارا ، حتى إنه لم يجز  
 أن تنقل الزكوات أبعد من مسافة القصر إلا لضرورة إيتارا للأقربين بالمعروف  
 فكل مسلم مفروض عليه أن يسد الثغرة التي هو عليها وأن يخدم الوطن الذي نشا  
 فيه . ومن هنا كان المسلم أعمق الناس وطنية وأعظمهم نفعاً لمواطنه ، لأن  
 ذلك مفروض عليه من رب العالمين . وكان الإخوان المسلمين أشد الناس  
 حرصاً على خير وطنهم ، وتضانياً في خدمة قومهم . وهم يتمنون لهذه البلاد  
 العزيزة<sup>(١)</sup> المجيدة كل عزة ومجدة وكل تقدم ورقي ، وكل فلاح ونجاح وقد انتهت  
 إليها رياضة الأمم الإسلامية بحكم ظروف كثيرة تصافرت على هذا الوضع  
 الكريم ، وأن حب المدينة لم يمنع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أن يحن إلى  
 مكة وأن يقول لأصيل ، وقد أخذ يصفها : يا أصيل دع القلوب تفر . وأن يجعل  
 بلا لا يهتف من قراره نفسه :

ألا ليت شعري هل أبيتن ليلة بواد وحولي أذخر وجليل  
 وهل أردن يوماً مياه مجنة وهل يبدون لي شامة وظفيل ؟<sup>(٢)</sup>  
 فالإخوان المسلمون يحبون وطنهم ، ويحرصون على وحدته القومية بهذا  
 الاعتبار . ولا يجدون غصاً على أى إنسان أن يخلص بلده . وأن يفني في  
 سبيل قومه . وأن يتمنى لوطنه كل مجد وكل عز وفخار . هذا من وجهة القومية  
 الخاصة .

(١) أي مصر .

(٢) أذخر وجليل وجنة وشامة وظفيل : معالم بمكة المكرمة .

ثم إن هذا الإسلام الخنيف نشأ عربياً ووصل إلى الأمم عن طريق العرب وجاء كتابه الكريم بلسان عربي مبين وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان يوم كان المسلمون مسلمين ، وقد جاء في الأثر : إذا ذُلَّ العرب ذُلَّ الإسلام ، وقد تحقق هذا المعنى حين داَلَ سلطان العرب السياسي وانتقل الأمر من أيديهم إلى غيرهم من الأعاجم والديلم ومن إليهم . فالعرب هم عصبة الإسلام وحراسه - وأحب هنا أن نبه إلى أن الإخوان المسلمين يعتبرون العربية كما عرفها النبي - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فيما يرويه ابن كثير عن معاذ بن جبل - رضي الله عنه - : « ألا إن العربية اللسان ألا إن العربية اللسان » . ومن هنا كانت وحدة العرب أمراً لا بد منه لإعادة مجد الإسلام وإقامة دولته وإعزاز سلطانه - ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها ، وهذا موقف الإخوان المسلمين من الوحدة العربية .

يقُلُّ علينا أن نحمد موقفنا من الوحدة الإسلامية - واسْتَحقَّ أن الإسلام كما هو عقيدة وعبادة . هو وطن وجنسية ، وأنه قد قضى على الفوارق النسبية بين الناس ، فَالله تبارك وتعالى يقول : « إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَجُوا »<sup>(١)</sup> والنبي - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يقول « المسلم أخو المسلم » ، « المسلمين تتكافأ دماءهم ويُسْعى بذمتهم أدناهم وهم يد على من سواهم » .

فالإسلام والخالة هذه لا يُعترف بالحدود الجغرافية ولا يعتبر الفوارق الجنسية الدموية ، ويعتبر المسلمين جميعاً أمة واحدة ، ويعتبر الوطن الإسلامي وطناً واحداً منها تباعُدُهُ أقطاره وتناثُرُ حدوده ، وكذلك الإخوان المسلمون

(١) السجرات : ١٠ .

يقلسون هذه الوحدة ويؤمنون بهذه الجامعة ويعملون لجمع كلمة المسلمين وإعزاز أخوة الإسلام ، ينادون بأن وطنهم هو كل شبر أرض فيه مسلم يقول لا إله إلا الله محمد رسول الله ، وما أروع ما قال في هذا المعنى شاعر من شعراء الإخوان :

ولست أدرى سوى الإسلام لي وطننا الشام فيه ووادي النيل سيان وكلما ذكر اسم الله في بلد عدلت أرجاءه من لب أوطاف يقول بعض الناس : إن ذلك ينافق تيار الفكرة السائدة في العالم ، فكيرة التعصب للأجناس والألوان ، والعالم الآن تجربة موجة القوميات الجنسية<sup>(١)</sup> ، فكيف تقفون أمام هذا التيار؟ وكيف تخرون على ما الفق عليه الناس؟ وجواب ذلك أن الناس مختلفون وأن نتائج خطفهم في ذلك ظاهرة ملموسة في إللاق راحة الأمم وتعديل ضمائر الشعوب بما لا يحتاج إلى برهان . ولنست مهمة الطيب أن يحارى المرضى . ولكن أن يعالجهم وأن يهدىهم سوء السبيل وتلك مهمة الإسلام ومن وصل بدعوه بالإسلام .

ويقول آخرون : إن ذلك غير ممكن ، والعمل له عبث لا طائل تحته وبجهود لا فائدة منه ، وخير للذين يعملون بهذه الجامعة أن يعملوا لأقوامهم ويخدموا أوطانهم الخاصة بجهودهم - والجواب على هذا : إن هذه لغة الضعف والاستكانة - فقد كانت هذه الأمم مفرقة من قبل ، متخالفة في كل شيء : في الدين ، واللغة ، والشعر ، والأعمال ، فوحدتها الإسلام وجمع قلوبها على

---

(١) أي القوميات العرقية .

يهتف بعض الناس بعد هذا بالوحدة الشرقية . وأظن أنه لم يثر هذه النعرة في نفوس المتألقين بها إلا تعصب الغربيين لغرضهم وسوء عقidiتهم في الشرق وأبنائه ، وهم في ذلك مخطئون . وإذا استمر الغربيون على عقidiتهم هذه فستجر عليهم الويل والنkal . والأخوان المسلمين لا ينتظرون إلى الوحدة الشرقية إلا من خلال هذه العاطفة فقط . والشرق والغرب عندهم سيان إذا استوى موقفها من الإسلام . وهم لا يزدرون الناس إلا بهذا الميزان .

وَضَعَ إِذْنَ أَنَّ الْإِخْرَانَ الْمُسْلِمِينَ يَحْتَرِمُونَ قَوْمِيَّهُمُ الْخَاصَّةَ بِاعْتِبَارِهَا الْأَسَاسِ  
الْأَوَّلِ لِلنُّوْضِ النَّشَودِ . وَلَا يَرَوُنَ بِأَسَا بِأَنَّ يَعْمَلَ كُلُّ إِنْسَانٍ لِوَطْنِهِ ، وَأَنَّ يَقْدِمَهُ  
فِي الْعَمَلِ عَلَى سَوَاهِ . ثُمَّ هُمْ بَعْدَ ذَلِكَ يَؤْيِدُونَ الْوَحْدَةَ الْعَرَبِيَّةَ بِاعْتِبَارِهَا الْمُخْلَقَةِ  
الثَّانِيَّةِ فِي النُّوْضِ ، ثُمَّ هُمْ يَعْمَلُونَ لِلْجَامِعَةِ الْإِسْلَامِيَّةِ بِاعْتِبَارِهَا السِّيَاجُ الْكَامِلُ  
لِلْوَطْنِ الْإِسْلَامِيِّ الْعَامِ - وَلِيَ أَقُولُ ، بَعْدَ هَذَا : إِنَّ الْإِخْرَانَ يَرِيدُونَ الْخِيرَ  
لِلْعَالَمِ كُلِّهِ فَهُمْ يَنادِونَ بِالْوَحْدَةِ الْعَالَمِيَّةِ لِأَنَّ هَذَا هُوَ مَرْمِيُّ الْإِسْلَامِ وَهُدُوْفُهُ وَمَعْنَى  
قُولُ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى : «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ»<sup>(١)</sup> .

وأنا في غنى بعد هذا البيان عن أن أقول إنه لا تعارض بين هذه الوحدات بهذا الاعتبار . وبيان كلامها تشدد أثر الأخرى وتحقق الغاية منها ، فإذا أراد

(١) الأَنْسَاءُ :

أقوام أن يتخذوا من المناذرة القومية الخلاصية سلاحاً يحيي الشعور بما عدتها  
الإخوان المسلمون ليسوا معهم ، ولعل هذا هو الفارق بيننا وبين كثير من  
الناس .

### (ب) - الإخوان المسلمون والخلافة<sup>(١)</sup>

ولعل من تمام هذا البحث أن أعرض موقف الإخوان المسلمين من  
الخلافة وما يتصل بها ، وبيان ذلك : أن الإخوان يعتقدون أن الخلافة رمز  
الوحدة الإسلامية ، ومظهر الارتباط بين أمم الإسلام ، وأنها شعيرة إسلامية  
يجب على المسلمين التفكير في أمرها والاهتمام بشأنها ، والخلفية مناط كثیر من  
الأحكام في دین الله . وهذا قدم الصحابة رضوان الله عليهم النظر في شأنها على  
النظر في تجهيز النبي - صل الله عليه وسلم - ودفعه حتى فرغوا من تلك المهمة  
واطمأنوا إلى إنجازها .

والآحاديث التي وردت في وجوب نصب الإمام وبيان أحكام الإمامة  
وتفصيل ما يتعلق بها لا تدع مجالاً للشك في أن من واجب المسلمين أن يهتموا  
بالتفكير في أمر خلافتهم منذ حورت عن مناهجها ثم الغيت إلى الآن -  
والإخوان المسلمون لهذا يجعلون فكرة الخلافة والعمل لإعادتها في رأس  
مناهجهم ، وهم مع هذا يعتقدون أن ذلك يحتاج إلى كثير من التمهيدات التي  
لابد منها ، وأن الخطوة المباشرة لإعادة الخلافة لابد أن تسبقها خطوات : لابد  
من تعاون ثام ثقافي واجتماعي واقتصادي بين الشعوب الإسلامية كلها . يلي  
ذلك تكون الأحلاف والمعاهدات وعقد المجامع والمؤتمرات بين هذه البلاد

(١) من « رسائل المؤقر الخامس » ص ٤٩ .

وإن المؤتمر البريطاني الإسلامي لقضية فلسطين<sup>(١)</sup> ودعوة وفود المالك الإسلامية إلى لندن للمناداة بحقوق العرب في الأرض المباركة<sup>(٢)</sup> لظاهرتان طيبتان وخطوتان واسعتان في هذا السبيل - ثم يلي ذلك تكوين عصبة الأمم الإسلامية ، حتى إذا استوثق ذلك للمسلمين كان عنه الإجماع على « الإمام » الذي هو واسطة العقد ، ومهوى الأفئدة وظل الله في الأرض .

---

(١) انعقد بالقاهرة في ١١ أكتوبر سنة ١٩٣٨ م .

(٢) الإشارة إلى مؤتمر المائدة المستديرة الذي انعقد بلندن في ٧ فبراير سنة ١٩٣٩ م .

- ٥ -

## الإمام الشاطئي

أبو إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد الشاطئي  
[ ١٣٨٨ هـ ٧٩٠ م ]

● عروبة الشريعة . (١)

---

(١) [ المواقفات ] ج ٢ ص ٤٤ - ٤٨ . تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م .

١

إن هذه الشريعة المباركة عربية . لا مدخل فيها للألسن الأعجمية وهذا وإن كان مبينا في أصول الفقه ، وأن القرآن ليس فيه كلمة أعجمية – عند جماعة من الأصوليين – أو فيه ألفاظ أعجمية تكلمت بها العرب وجاء القرآن على وفق ذلك فوقع فيه المعرّب الذي ليس من أصل كلامها ، فإن هذا البحث ، على هذا الوجه ، غير مقصود هنا ، وإنما البحث المقصود هنا أن القرآن نزل بلسان العرب على الجملة ، فطلب فهمه إنما يكون من هذا الطريق خاصة ، لأن الله تعالى يقول : «إنا أنزلناه قرآنًا عربيا»<sup>(١)</sup> وقال : «بلسان عربي مبين»<sup>(٢)</sup> وقال : «لو جعلناه قرآنًا أعجميًا لقالوا لولا فصلت آياته أَعجمي وعربي»<sup>(٣)</sup> ، إلى غير ذلك مما يدل على أنه عربي وبليسان العرب لا أنه أَعجمي ولا بلسان العجم ، فمن أراد تفهمه فمن جهة لسان العرب يفهم ، ولا سبيل إلى تطلب فهمه من غير هذه الجهة . وهذا هو المقصود من المسألة .

(١) يوسف : ٢ .

(٢) الشعراء : ١٩٥ .

(٣) فصلت : ٤٤ .

وأما كونه جاءت فيه ألفاظ العجم أو يجيء فيه شيء من ذلك فلا يحتاج إليه إذا كانت العرب قد تكلمت به . وجري في خطابها وفهمت معناه . فإن العرب إذا تكلمت به صار من كلامها ، ألا ترى أنها لا تدع على لفظه الذي كان عليه عند العجم إلا إذا كانت حروفه في الخارج والصفات كحروف العرب ، وهذا يقل وجوده . وعند ذلك يكون منسوبا إلى العرب . فاما إذا لم تكن حروفه كحروف العرب . أو كان بعضها كذلك دون بعض . فلا بد لها من أن تردها إلى حروفها . ولا تقبلها على مطابقة حروف العجم أصلا . ومن أوزان الكلم ما تتركه على حاله في كلام العجم . ومنها ما تتصرف فيه بالتغيير كما تتصرف في كلامها ، وإذا فعلت ذلك صارت تلك الكلم مضمومة إلى كلامها . كالالفاظ المرتجلة والأوزان المبتدأة لها . هذا معلوم عند أهل العربية لا نزاع فيه ولا إشكال ....

فإن قلت إن القرآن نزل بلسان العرب . وإنه عربي . وإنه لاعجمة فيه فبمعنى أنه نزل على لسان معهود العرب في ألفاظها الخاصة وأساليب معانيها وأنها فيما فطرت عليه من لسانها تناطح بالعام يراد به ظاهره ، وبالعام يراد به العام في وجه ، والخاص في وجه ، وبالعام يراد به الخاص . وظاهر ويراد به غير الظاهر . وكل ذلك يعرف من أول الكلام أو وسطه أو آخره . وتتكلم بالكلام شيئاً أوله عن آخره أو آخره عن أوله . وتتكلم بالشيء يعرف بالمعنى كما يعرف بالإشارة . وتسعى الشيء الواحد بأسماء كثيرة والأشياء الكثيرة باسم واحد . وكل هذا معروف عندها لا ترتقاب في شيء منه هي ولا من تعلق بعلم كلامها . فإذا كان كذلك فالقرآن في معانيه وأساليبه على هذا الترتيب . فكما أن لسان بعض الأعاجم لا يمكن أن يفهم من جهة لسان العرب ، كذلك لا يمكن

أن يفهم لسان العرب من جهة فهم لسان المعجم ، لاختلاف الأوضاع والأساليب ، والذى نبه على هذا المأخذ فى المسألة هو الشافعى الإمام فى رسالته الموضوعة فى أصول الفقه ، وكثير من أئمته لم ياخذوا هذا المأخذ ، فيجب التنبيه لذلك ، وبالله التوفيق .

٢

لللغة العربية ، من حيث هى ألفاظ دالة على معانٍ نظران :  
أحدهما : من جهة كونها ألفاظاً وعبارات مطلقة دالة على معانٍ مطلقة وهى الدلالة الأصلية .

والثاني : من جهة كونها ألفاظاً وعبارات مقيدة دالة على معانٍ خادمة وهى الدلالة التابعة .

فالجهة الأولى هي التي يشترك فيها جميع الألسنة ، وإليها تنتهي مقاصد المتكلمين ، ولا تختص بأمة دون أخرى ، فإنه إذا حصل في الوجود فعل لزيد مثلاً كالقيام ، ثم أراد كل صاحب لسان الإخبار عن زيد بالقيام تأثيراً له ما أراد من غير كلفة ، ومن هذه الجهة يمكن في لسان العرب الإخبار عن أقوال الأولين من ليسوا من أهل اللغة العربية وحكاية كلامهم ، ويتأتى في لسان المعجم حكاية أقوال العرب والإخبار عنها ، وهذا لا إشكال فيه .

وأما الجهة الثانية فهي التي يختص بها لسان العرب في تلك الحكاية وذلك الإخبار . فإن كل خبر يقتضى في هذه الجهة أموراً خادمة لذلك الإخبار بحسب الخبر والخبر عنه والخبر به ونفس الإخبار في الحال والمساق ونوع الأسلوب من الإيضاح والإخفاء والإيحاز والإطناب وغير ذلك ، وذلك أنك تقول في ابتداء الإخبار : «قام زيد» إن لم تكن ثم عنابة بالخبر عنه بل بالخبر ، فإن كانت العنابة بالخبر عنه قلت : «زيد قام» ، وفي جواب السؤال أو ما هو متصل تلك المترلة «إن زيداً قام» ، وفي جواب المنكر لقيمه : «والله إن زيداً قام» ، وفي التنكير على من ينكر : «إنما قام زيد» ، ثم يتتنوع أيضاً بحسب تعظيمه أو تحفظه ، أعني الخبر عنه ، وبحسب الكناية عنه والتصریح به ، وبحسب ما يقصد في مساق الإخبار وما يعطيه مقتضى الحال ، إلى غير ذلك من الأمور التي لا يمكن حصرها ، وجميع ذلك دائرة حول الإخبار بالقيام عن زيد ، فثل هذه التصرفات التي يختلف معنى الكلام الواحد بحسبها ليست هي المقصود الأصلي ، ولكنها من مكملاته ومتمناهه ، ويطول الباع في هذا النوع يحسن مساق الكلام إذا لم يكن فيه منكر ، وبهذا النوع الثاني اختلفت العبارات ، وكثير من أقاصيص القرآن ، لأنه يأتي مساق القصة في بعض السور على وجه ، وفي بعضها على وجه آخر ، وفي ثالثة على وجه ثالث ، وهكذا ما تقرر فيه من الإخبارات لا بحسب النوع الأول إلا إذا سكت عن بعض التفاصيل في بعض ونص عليه في بعض ، وذلك أيضاً لوجه اقتضاه الحال والوقت «وما كان ربك نسياناً»<sup>(١)</sup> .

(١) مريم : ٦٤.

وإذا ثبت هذا فلا يمكن من اعتبار هذا الوجه الأخير أن يترجم كلاما من الكلام العربي بكلام العجم على حال ، فضلا عن أن يترجم القرآن وينقل إلى لسان غير عربي إلا مع فرض استواء اللسانين في اعتباره عينا ، كما إذا استوى اللسانان في استعمال ما تقدم تمثيله ونحوه ، فإذا ثبت ذلك في اللسان المنقول إليه مع لسان العرب أمكن أن يترجم أحدهما إلى الآخر ، وإثبات مثل هذا بوجه يبين عسير جدا ، وربما أشار إلى شيء من ذلك أهل النطق من القدماء ومن هذا حذوهם من المتأخرین ، ولكنه غير كاف ولا مغن في هذا المقام ، وقد نفى ابن قتيبة إمكان الترجمة في القرآن ، يعني على هذا الوجه الثاني ، فاما على الوجه الأول فهو عما يهم ، ومن جهته صاح تفسير القرآن وبيان معناه للعامة ومن ليس [لهم]<sup>(١)</sup> فهم يقوى على تحصيل معانيه ، وكان ذلك جائزًا باتفاق أهل الإسلام ، فصار هذا الاتفاق حجة في صحة الترجمة على المعنى الأصلي .

\* \* \*

ولابد في فهم الشريعة من اتباع معهود الأميين<sup>(٢)</sup> ، وهم العرب الذين نزل القرآن بلسانهم ، فإن كان للعرب في لسانهم عُرف مستمر فلا يصح العدول عنه في فهم الشريعة ، وإن لم يكن ثم عرف فلا يصح أن يحرى في فهمها على ما لا تعرفه ، وهذا جار في المعانى والألفاظ والأساليب .....<sup>(٣)</sup>

(١) غير موجودة بالأصل.

(٢) [الموافقات] ج ٢ ص ٥٦.

(٣) [الموافقات] ج ٢ ص ٦٧.

والاستدلال بالشريعة على الأحكام إنما هو من جهة كونها بلسان العرب  
لا من جهة كونها كلاما فقط .....

٣

إن الله . عز وجل . أنزل القرآن عربيا لا عجمة فيه<sup>(١)</sup> . بمعنى أنه جار في  
اللفاظه ومعانيه وأساليبه على لسان العرب ، قال الله تعالى : «إنا جعلناه قرآنا  
عربيا»<sup>(٢)</sup> وقال تعالى : «قرآنا عربيا غير ذي عوج»<sup>(٣)</sup> وقال تعالى : «نزل به  
الروح الأمين . على قلبك لتكون من المترفين . بلسان عربي مبين»<sup>(٤)</sup> .

وكان المترد عليه القرآن عربيا أوضح من نطق بالضاد ، وهو محمد بن  
عبد الله ، - صلى الله عليه وسلم - ، وكان الذين بعث فيهم عربا أيضا ، فجرى  
الخطاب به على معتادهم في لسانهم ، فليس فيه شيء من الألفاظ والمعاني إلا  
وهو جار على ما اعتادوه ، ولم يدخله شيء ، بل نق عنده أن يكون فيه شيء  
أعجمى فقال تعالى : «ولقد نعلم أنهم يقولون إنما يعلمهم بشر . لسان الذي

---

(١) الشاطئ [الاعتصام] ج ٢ ص ٢٩٣ ، ٢٩٤ ، ٢٩٥ . طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ . بتعليق وتحقيق  
الشيخ محمد رشيد رضا .

(٢) الرخرف : ٣ .

(٣) الزمر : ٢٨ .

(٤) الشعراء : ١٩٣ - ١٩٥ .

يلحدون إليه أعمى . وهذا لسان عربي مبين<sup>(١)</sup> ، وقال تعالى ، في موضع آخر : « ولو جعلناه قرآنًا أعمى لقالوا : لولا فصلت آياته »<sup>(٢)</sup> ؟

هذا وإن كان بعث للناس كافة فإن الله جعل جميع الأمم وعامة الألسنة في هذا الأمر تبعاً للسان العرب ، وإذا كان كذلك فلا يفهم كتاب الله تعالى إلا من الطريق الذي نزل عليه وهو اعتبار ألفاظها ومعاناتها وأساليبها .

أما ألفاظها فظاهرة المعian ، وأما معاناتها وأساليبها فكان مما يعرف من معاناتها اتساع لسانها ، وأن تناطح بالشيء منه عاماً ظاهراً يراد به الظاهر . ويستغنى بأوله عن آخره ، وعاماً ظاهراً يراد به العام ويدخله الخاص ، ويستدل على هذا ببعض الكلام ، وعاماً ظاهراً يراد به الخاص ، وظاهراً يعرف في سياقه أن المراد به غير ذلك الظاهر . والعلم بهذا كله موجود في (أول) الكلام أو وسطه أو آخره .

وتبدئ الشيء من كلامها بين أول اللفظ فيه عن آخره ، أو بين آخره عن أوله ، ويتكلّم بالشيء تعرفه بالمعنى دون اللفظ ، كما تعرف بالإشارة ، وهذا عندها من أفسح كلامها ، لأنفرادها بعلمه دون غيرها من يجهله ، وتسمى الشيء الواحد بالأسماء الكثيرة ، وتتوقع اللفظ الواحد للمعاني الكثيرة .

فهذه كلها معروفة (عندها) وتستنكر غيرها ، إلى غير ذلك من التصرفات التي يعرفها من زاول كلامهم وكانت له به معرفة وثبت رسوخه في علم ذلك .....

---

(١) النحل : ١٠٣ .

(٢) فصلت : ٤٤ .

فإذا ثبت هذا فعل الناظر في الشريعة والمتكلم فيها . أصولاً وفروعها  
أمران<sup>(١)</sup> :

(أحد هما) : ألا يتكلّم في شيء من ذلك حق يكون عربياً ، أو كالمعربي  
في كونه عارفاً بلسان العرب ، بالغاً فيه مبالغ العرب ، أو مبالغ الأئمة  
المقدّمين ، كالخليل وسيبوه والكساني والفراء ومن أشباههم ودالائهم  
وليس المراد أن يكون حافظاً لحفظهم وجماعاً كجمعهم ، وإنما المراد أن يضر  
فهمه عربياً في الجملة . وبذلك امتاز المقدّمون من علماء العربية عن  
المتأخرین ، إذ بهذا المعنى أخذوا أنفسهم حتى صاروا أئمة ، فإن لم يبلغ ذلك  
فحسبه في فهم معانٍ القرآن التقليدي ، ولا يحسن ظنه بفهمه دون أن يسأل فيه  
أهل العلم به .

قال الشافعى - لما قرر معنى ما تقدم - : «من جهل هذا من لسانها - «يعنى  
لسان العرب» - وب Lansanها نزل الكتاب وجاءت السنة - فتكلف القول في  
علمها ، تكلف ما يجهل بعضه ، ومن تكلف ما جهل وما لم تثبته معرفته كانت  
موافقته للصواب - إن وافقه - غير محمودة والله أعلم ، وكان بخطبته غير معدور  
إذا نطق فيها لا يحيط علمه بالفرق بين الخطأ والصواب فيه .»  
وما قاله حق ، فإن القول في القرآن والسنة بغير علم تكلف - وقد نهينا عن  
التكلف - ودخول تحت معنى الحديث ، حيث قال - عليه الصلاة  
والسلام - : «حتى إذا لم يبق عالم اتخذ الناس رؤساء جهالاً» - الحديث -<sup>(٢)</sup>  
لأنهم إذا لم يكن لهم لسان عربي يرجعون إليه في كتاب الله وسنة نبيه رجعوا إلى

(١) [الاعتصام] ج ٢ ص ٢٩٧ - ٣٠١ .

(٢) رواه البخاري ومسلم والترمذى وأبي ماجه وأبي حنيفة .

فهمه الأعجمي وعقله المجرد عن التمسك بدليل يصل عن الجادة .

وقد خرج ابن وهب عن الحسن أنه قيل له : أرأيت الرجل يتعلم العربية ليقيم بها لسانه ، ويصلح بها منطقه ؟ قال : نعم ! فليتعلماها ، فإن الرجل يقرأ فيعيا بوجهها في تلك ! .

وعن الحسن قال : أهلكتهم العجمة . يتأولون على غير تأويله .

(والامر الثاني) : أنه إذا أشكل عليه في الكتاب أو في السنة لفظ أو معنى فلا يقدم على القول فيه دون أن يستظهر بغيره من له علم بالعربية . فقد يكون إماماً فيها ، ولكنه يخفى عليه الأمر في بعض الأوقات ، فال الأول في حقه الاحتياط ، إذ قد يذهب على العربي المحن بعض المعانى الخاصة حتى يسأل عنها .. وقد نقل من هذا .. عن الصحابة - وهم العرب - فكيف بغيرهم .  
نقل عن ابن عباس ، رضى الله عنهما ، أنه قال : كنت لا أدرى ما «فاطر السموات والأرض» ، حتى أتاني أعرابيان يختصمان في بشر ، فقال أحدهما : أنا فطرتها . أى أنا ابتدأتها .

وفيما يروى عن عمر ، رضى الله عنه . أنه سأله ، وهو على المنبر ، عن معنى قوله تعالى : «أو يأخذهم على تخوف»<sup>(١)</sup> ، فأخبره رجل من هذيل أن التخوف عندهم هو التقصص . وأشباه ذلك كثيرة .

قال الشافعى : «لسان العرب أوسع الألسنة مذهبها ، وأكثرها ألفاظاً» .

---

(١) النحل : ٤٧ .

قال<sup>(١)</sup> : «ولا نعلم بمحيط جميع علمه إنسان غيري ، ولكنه لا يذهب منه شيء على عامتها حتى لا يكون موجودا فيها من يعرفه .. والعلم به عند العرب كالعلم بالسنة عند أهل العلم ، لا نعلم رجلا جمع السنن فلم يذهب منها عليه شيء ، فإذا جمع (علم) عامة أهل العلم بها أقى على السنن ، وإذا فرق كل واحد منهم ذهب عليه شيء منها ، ثم كان ما ذهب عليه منها موجودا عند غيره من كان في طبقته وأهل علمه .. وهكذا لسان العرب ، عند خاصتها وعامتها لا يذهب منه شيء عليها ، ولا يطلب عند غيرها ، ولا يعلمه إلا من نقله عنها ، ولا يشركها فيه إلا من اتبعها في تعلمه منها ، ومن قبليه منها فهو من أهل لسانها ، وإنما صار غيرهم من غير أهله لتركه ، فإذا صار إليه صار من أهله». هذا ما قال . ولا يخالف فيه أحد . فإن كان الأمر على هذا لوم كل من أراد أن ينظر في الكتاب والسنة أن يتعلم الكلام الذي به أدبيات ، وألا يحسن ظنه بنفسه في المسائل المشكلة التي لم يحط بها علمه دون أن يسأل عنها من هو من أهلها ، فإن ثبت على هذه الوصاة كان – إن شاء الله – موافقا لما كان عليه رسول الله – عليه الصلاة والسلام – وأصحابه الكرام .....

... والصحابة . رضوان الله عليهم .... عرب<sup>(٢)</sup> . لم يحتاجوا في فهم كلام الله تعالى إلى أدوات ولا تعليم ، ثم من جاء بعدهم من ليس بعربي اللسان تكلف ذلك حتى علمه ، وحيثند داخل القوم في فهم الشريعة وتزيلها على

(١) أبي الشافعي .

(٢) [الاعتصام] ج ٢ ص ٣٠٤ .

ما ينبغي فيها ، كسلمان الفارسي وغيره ، فكل من اقتدى بهم في تنزيل الكتاب  
والسنة على العربية - إن أراد أن يكون من أهل الاجتہاد - فهو - إن شاء الله -  
داخل في سوادهم الأعظم ، كائن على ما كانوا عليه ، فانتظم في سلك  
الناجية .

## المصادر

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>: [شرح نهج البلاغة] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .</p> <p>: [الكامل في التاريخ] طبعة القاهرة .</p> <p>: [أسد الغابة في معرفة الصحابة] طبعة دار الشعب .<br/>القاهرة .</p> <p>: [كتاب آثار ابن باديس] طبعة الجزائر سنة ١٩٦٨ م .</p> <p>: [المسندي] طبعة القاهرة سنة ١٣١٣ هـ .</p> <p>: [المقدمة] طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .</p> <p>: [العقد الفريد] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م .</p> <p>: [تهذيب تاريخ ابن عساكر] طبعة دمشق .</p> <p>: [ال السنن ] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م .</p> <p>: [لسان العرب] طبعة دار المعرفة . القاهرة .</p> <p>: [ال السنن ] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م .</p> <p>: [كتاب الخراج] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م .</p> <p>: [الأعمال الكاملة] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م .</p> <p>: [ال الصحيح ] طبعة دار الشعب . القاهرة .</p> <p>: [ال السنن ] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م .</p> | <p>ابن أبي الحديد</p> <p>ابن الأثير</p> <p>ابن باطibus</p> <p>ابن حنبل</p> <p>ابن خلدون</p> <p>ابن عبد ربه</p> <p>ابن عساكر</p> <p>ابن ماجة</p> <p>ابن منظور</p> <p>أبو داود</p> <p>أبو يوسف</p> <p>الأفغاني</p> <p>البيهاري</p> <p>الترمذى</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- الثانوى**  
: [كتاب اصطلاحات الفنون] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٣ م.
- الباحث**  
: [رسائل الباحث] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م.
- الجرجاني**  
: [التعريفات] طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.
- جورج أنطونيوس**  
: [يقظة العرب] طبعة دمشق سنة ١٩٤٦ م.
- حسن البا**  
: [مجموعة رسائل الإمام الشهيد] طبعة دار الشهاب . القاهرة .
- الدارمى**  
: [رسالة المؤتمر الخامس] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.
- الدجاني - أحمد صدق**  
: [السنن] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م.
- (دكتور) الرافعى - عبد الرحمن**  
: [الحركة السنوية] طبعة بيروت سنة ١٩٦٧ م.
- زكريا سليمان يومي (دكتور)**  
: [الإخوان المسلمون والجماعات الإسلامية في الحياة السياسية المصرية ١٩٢٩ - ١٩٤٨] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م.
- الزهراوى (عبد الحميد)**  
: [المؤتمر العربي الأول] - وثائق - طبعة القاهرة سنة ١٩١٣ م.
- سعيد حوى**  
: [الإسلام] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.
- : [من أجل خطوة إلى الإمام على طريق الجهاد المبارك]**  
طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩ م.
- سيد قطب**  
: [معالم في الطريق] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م.
- الشاطبى**  
: [الموافقات] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م.
- : [الاعتصام]** طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ.

- الطبرى : [التاريخ] طبعة دار المعرفة . القاهرة .
- الطهطاوى (رفاعة) : [الأعمال الكاملة] طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م .
- عبد الصاحب الدجلى : [الشوعية] طبعة النجف سنة ١٩٦٠ م .
- عبدول الزمر : صحيفه [النور] العدد ١٥٥ في ٢٧ فبراير سنة ١٩٨٥ م .
- العرسي (عبد الغنى) : [المؤتمر العربي الأول] - وثائق - طبعة القاهرة سنة ١٩١٣ م .
- عمر بن الخطاب : [خطيب عمر بن الخطاب ووصياته] طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥ م .
- الكواكبي : [الأعمال الكاملة] طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م .
- لوثروب سودارد : [حاضر العالم الإسلامي] طبعة بيروت سنة ١٩٧١ م .
- لouis عوض (دكتور) : مجلة [السياسة الدولية] - القاهرة - عددي يوليو وأكتوبر سنة ١٩٧٨ م .
- جمع اللغة العربية : [المعجم الوسيط] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م .
- محمد رشاد خليل (دكتور) : مجلة [الدعوة] عددي جمادى الأولى وربيع الثاني سنة ١٣٩٨ هـ .
- محمد عبده (الإمام) : [الأعمال الكاملة] طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .
- محمد عماره (دكتور) : [فجر اليقظة القومية] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥ م .
- : [العروبة في العصر الحديث] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧ م .
- : [الأمة العربية وقضية التوحيد] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

: [مسلمون ثوار] طبعة بيروت سنة ١٩٧٩ م .  
 : [العرب والتحدى] طبعة الكويت سنة ١٩٨٠ م .  
 : [موقع الوهابية من حركة التجدد] - دراسة - مجلة  
     [الموقف العربي] عدد أكتوبر سنة ١٩٧٩ م .  
 : [الحزب الوطني الحر] - دراسة - [مجلة الإذاعة  
     والتلفزيون] عدد ١٥ مايو سنة ١٩٧١ م .  
 : [المعزلة وأصول الحكم] طبعة بيروت سنة  
     ١٩٧٧ م .

محمد فؤاد عبد الباقى : [المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار  
     الشعب . القاهرة .  
 مسلم : [الصحيح] طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .  
 المقرizi : [الخطط] طبعة دار التحرير . القاهرة .  
 المكاشف طه الكباشى (دكتور) وقائع جلسة محكمة أم درمان - السودان - رقم  
     ١ - بتاريخ ٥ فبراير سنة ١٩٨٥ م ;  
 المهدى (محمد أحمد) : [منشورات المهدية] طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .  
 المودودى (أبو الأعلى) : [نظريه الإسلام السياسية] طبعة بيروت سنة  
     ١٩٦٩ م .  
 : [واقع المسلمين وسبيل النهوض بهم] طبعة بيروت سنة  
     ١٩٧٥ م .  
 : [الإسلام والمدنية الحديثة] طبعة القاهرة سنة  
     ١٩٧٨ م .

- الندوى (أبو الحسن) : [ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين] طبعة بيروت سنة ١٩٦٥ م.
- النسائي : [ال السنن ] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م.
- النويرى : [نهاية الأرب] طبعة دار الكتب المصرية.
- ويشنك (أ.ى) : [المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي الشريف] طبعة ليدن ١٩٣٦ - ١٩٦٩ م.

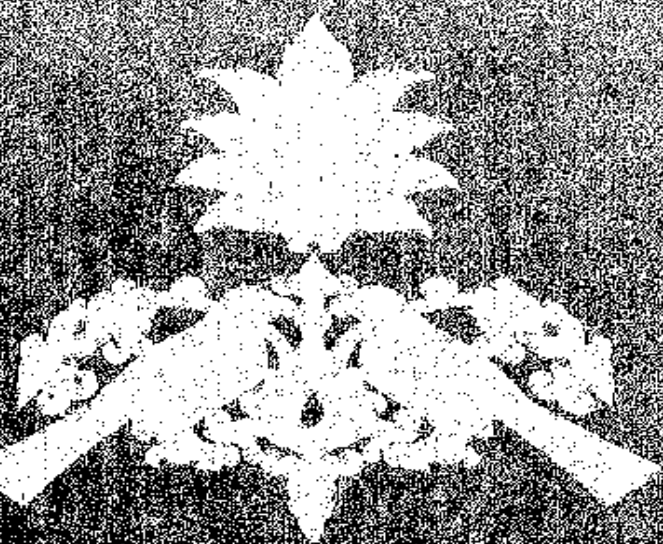


رقم الإيداع ٨٨٤٠  
الرقم الدولي ١٦٨ - ١٦٧ - ٩٧٧

## مطالع الشروق

الناشرة: دار نجف جواد خوري - هاتف: ٢٢٣٦٦٣٣ - ٢٢٣٤٧٦ - بيروت، شارع دار المعلم،  
بيروت، لبنان - فاكس: ٢٢٣٦٦٣٣ - ٢٢٣٤٧٦ - بيروت، دار المعلم - Lebanon, Dar Al-Maloom





2010 年卷之三

الله يعلم بالفتوحات والآيات التي أتى بها  
فهذا يكفي أبا عمار في إثبات إسلامي  
وأنت أخدر رما - الشهيد - العلامة على شكر  
الأخضر

\* رأى الملك سليم «المرؤبة»، فلصل به إلى  
النافر الأعلى، فلما دخلت الأصوات التي  
ذهبت بالمعرفة إلى الملك

لقد رأيناها داللشروع العربي ضد عزل  
باتراكيا بالشرع الاستدراكي العظيم . . . . .  
واعتزازه الاسلامي بـ『المردة العربية』 وصرلا  
ان العالم يظل المردة ورثام الاسلام . . . . .  
ومن لا يعقل السرى هذا الفحفل الذي يزور  
المرى الاصالة . . . . .

(أ) عزبة سمير طه في الإسلام .

(ب) رأس الدين سمير طه في العروبة .

(ج) دين دان سمير طه رحيمها من حيث  
الصلة بين العروبة والاسلام .

(د) دين دان سمير طه في كتاب الكتب .

دار المعرفة

**To: www.al-mostafa.com**